






UNIÓN LATINA

CENTRO DE ESTUDIOS INDIANOS

CON LA COLABORACIÓN DE LA

EMBAJADA REAL DE LOS PAÍSES BAJOS





ORGANIZAN

UNIÓN LATINA

CENTRO DE ESTUDIOS INDIANOS
UNIVERSIDAD DE NAVARRA

APOYAN

VICEMINISTERIO DE CULTURA

MUSEO NACIONAL DE ARTE
FUNDACIÓN CULTURAL DEL BCB

AUSPICIA

EMBAJADA REAL DE LOS PAISES BAJOS

COMITÉ DE HONOR

Carlos Díaz Villavencio
Ministro de Desarrollo Económico

Osvaldo Rivera
Viceministro de Cultura

Bernardino Osio
Secretario General de la Unión Latina

François Zumbiehl
Director de Cultura de la Unión Latina

Norma Campos Vera
Representante de Unión Latina – Bolivia

Ignacio Arellano
Director del Centro de Investigaciones Indianas

Universidad de Navarra

Alberto Bailey Gutiérrez
Secretario Ejecutivo de la Fundación Cultural del BCB

Ronald Muyzert
Embajador del Reino de los Países Bajos

Gonneke de Ridder
Agregada Cultural

Embajada del Reino de los Países Bajos





ORGANIZACIÓN Y EDICIÓN

Norma Campos Vera
Directora del Encuentro Internacional sobre Barroco

Ignacio Arellano – Andrés Eichmann
Centro de Estudios Indianos, Universidad de Navarra

APOYO

Denisse Aguilar, Raphael Ramírez,
 Rosio Chacón, Julia Barragán,
Mónica Rios, Miguel Aranda

AGRADECIMIENTOS

Teresa V. de Aneiva Museo Nacional de Arte
Enrique Soler, Marcelo Flores Consulado General de Chile

Ronald Muyzert, Gonneke de Ridder Embajada Real de los Países Bajos
Francisco Montalbán Embajador de España

Alvaro Lozano, Sonia de Torre Embajada de España
Luzmila Sanabria, Jesús Carranza Embajada del Perú

Mauricio Zanini Embajada de Italia
Instituto Italo-Latinoamericano-IILA

José A. Zabalgoitia, Guillermo Gutiérrez Embajada de México
Carlos França Embajada de Brasil

Guillermo Venegas, Sergio Suárez Embajada de Colombia
Carlos França Embajada de Brasil
José Luis Silva Banco Santa Cruz S.A.

Elizabeth Torres MUSEF
Fernando Cajías
Fátima Gutiérrez

Pilar Contreras



Fotografía de cubierta: Inmaculada. Anónimo. Siglo XVII.
Colección privada. La Paz, Bolivia.

Retira de cubierta: Parábola del pobre Lázaro y el rico Epulón.
Leonardo Flores. Siglo XVII. Museo Arte Sacro
Catedral de La Paz, Bolivia.

Libro publicado por:
Unión Latina

Producción general: Norma Campos Vera
Coordinación: Denisse Aguilar
Diseño gráfico: Fátima Gutiérrez
Impresión: Artes Gráficas Sagitario

Depósito legal: 4 - 1 - 1706 - 05 p.o.
Copyright © Unión Latina

Todos los derechos reservados

La Paz - Bolivia, 2005



PREFACIOS

Norma Campos Vera
DIRECTORA DEL III ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO
REPRESENTANTE DE UNIÓN LATINA EN BOLIVIA

Bernardino Osio
SECRETARIO GENERAL DE LA UNIÓN LATINA

Ronald Muyzert
EMBAJADOR DEL REINO DE LOS PAÍSES BAJOS EN BOLIVIA

Ignacio Arellano
CENTRO DE ESTUDIOS INDIANOS - GRISO

PONENCIAS

EL MANIERISMO Y SUS MANIERAS
Margarita Vila da Vila / España

EL MANIERISMO “AMERICANIZADO”; EL GRABADO
Y LA INFLUENCIA EN LA PINTURA
Jorge Alberto Manrique / México

PROTOTIPOS ICONOGRÁFICOS AMERICANOS EN ITALIA ENTRE
MANIERISMO Y BARROCO
Antonio Palesati / Italia

MODO PENDULAR Y MODO CIRCULAR EN LA CODIFICACIÓN DEL
TIEMPO EN EL ARTE
Nicoletta Lepri / Italia

APORTACIÓN A LA OBRA DEL ESCULTOR GASPAR DE LA CUEVA EN
BOLIVIA (1629 - C. 1640)
Rafael Ramos Sosa / España

SOBRE LA IMAGEN DE LA MUERTE: EL RETRATO DE SANTA ROSA
DE LIMA POR ANGELINO MEDORO
Teodoro Hampe Martínez / Perú

EL MONSTRUO DIVINO. REPRESENTACIONES HETERODOXAS
DE LA TRINIDAD EN EL BARROCO LATINOAMERICANO
Emanuele Amodio / Venezuela

DEL MANIERISMO AL BARROCO EN MURALES CUZQUEÑOS: LUIS DE
RIAÑO
Elizabeth Kuon Arce / Perú

¿ECOS DEL MANIERISMO EN LA PINTURA COLONIAL VENEZOLANA?
REFLEXIONES SOBRE UNA AUSENCIA
Janeth Rodríguez Nóbrega / Venezuela

15

17

19

21

23

37

45

55

67

77

91

105

115



COLECCIONES PARTICULARES DE OBRAS DE ARTE EN ORURO EN
EL SIGLO XVIII
Fernando Cajías de la Vega / Bolivia

PARA COPIAR LAS “BUENAS PINTURAS”. PROBLEMAS GREMIALES EN
UN ESTUDIO DE CASO DE MEDIADOS DEL SIGLO XVII EN LIMA
Gabriela Siracusano / Argentina

EL MUEBLE VIRREINAL. UN EJEMPLO MANIERISTA
Teresa Villegas de Aneiva / Bolivia

UBICACIÓN DE DOS OBRAS DE ARTE MANIERISTAS
DESCONOCIDAS EN BOLIVIA
Bernardo Gantier Zelada / Bolivia

ALGUNOS ANTECEDENTES CRÍTICOS EN TORNO AL MANIERISMO Y
SUS APORTES A LA ARQUITECTURA EN IBEROAMÉRICA DURANTE
EL SIGLO XVI
Romolo Trebbi del Trevigiano / Chile

DE CATEGORÍAS Y OTRAS VÍAS DE EXPLICACIÓN: UNA LECTURA
HISTORIOGRÁFICA DE LOS ANALES DE BUENOS AIRES (1948-1971)
Marta Penhos / Argentina

EL ESPACIO MANIERISTA EN LA ARQUITECTURA BOLIVIANA
VIRREINAL
Apuntes sobre la espacialidad interior de los templos de la Audiencia de Charcas
Victor Hugo Limpias Ortiz / Bolivia

INFLUENCIA DE LOS LIBROS EN LA ORNAMENTACIÓN
ARQUITECTÓNICA VIRREINAL
Mireya Muñoz / Bolivia

EL MANIERISMO Y SU TRANSICIÓN AL BARROCO EN LA
ARQUITECTURA CUSQUEÑA DEL SIGLO XVII
Roberto Samanez Argumedo / Perú

EL MANIERISMO EN TRUJILLO
José Correa / Perú – José de Mesa / Bolivia

EL ARQUITECTO CLAUDIO DE ARCINIEGA EN LA NUEVA ESPAÑA
(1524-1593) ¿MAXIMO EXPONENTE DEL MANIERISMO EN LA
ARQUITECTURA VIRREINAL?
Luis Javier Cuesta / México

DEL MANIERISMO AL BARROCO EN LA ARQUITECTURA
QUERETANA
Mina Ramírez Montes / México

ASPECTOS MANIERISTAS EN LA ARQUITECTURA
DE LA PUEBLA DE LOS ÁNGELES (MÉXICO)
José Antonio Terán Bonilla / México

LA ARQUITECTURA RELIGIOSA DE OURO PRETO
Deise Cavalcanti Lustosa / Brasil

127

131

141

153

161

167

175

189

201

215

219

235

249

263



UN “MANIERISMO” RETÓRICO:
LENGUAJES SECTORIALES EN LA LITERATURA DEL SIGLO DE ORO
Ignacio Arellano / España

LA GLORIA Y LA PROSA: RAZÓN Y POLITICA EN EL BARROCO
Augusto Merino Medina / Chile

QUEVEDO Y LAS ABEJAS GENTILICIAS DE URBANO VIII BARBERINI
Alessandro Martinengo / Italia

LAZARILLO DE TORMES, TODO PROBLEMAS
Eduardo Godoy Gallardo / Chile

LA ÉGLOGA EL DIOS PAN DE DIEGO MEXÍA FERNANGIL Y LA
EVANGELIZACIÓN EN LOS ANDES A INICIOS DEL SIGLO XVII
José A. Rodríguez Garrido / Perú

ANTONIO ENRÍQUEZ O LA VIDA INCIERTA
Gonzalo Santonja Gómez - Agero / España

TRADICIÓN CLÁSICA, HUMANISMO Y RELIGIOSIDAD BARROCA EN EL
TEATRO DE COLEGIO NOVOHISPANO
Aurelio González / México

NOTAS SOBRE EL TEATRO EN CHARCAS
Andrés Eichmann Oehrli / Bolivia

EL TEATRO BARROCO EN ESPAÑA Y SUS CARACTERÍSTICAS
Milena Cáceres Valderrama / Francia

PEDRO CALDERÓN DE LA BARCA Y LA COMEDIA BARROCA
INDIANA: “LOS DOS AMANTES DEL CIELO” ALTO PERÚ, SIGLOS XVIII
Y XIX
Carlos Cordero Carraffa / Bolivia

REFLEXIONES Y APUNTES EN TORNO A LA OBRA DE DIEGO DE OCAÑA
Tatiana Alvarado Teodorika / Francia
Sara Aponte Olivieri / Puerto Rico

VIDA PROFESIONAL DE LOS MÚSICOS DE LA CATEDRAL DE LA PLATA
EN EL SIGLO XVIII:
UN ESTUDIO DE HISTORIA SOCIAL DE LA MÚSICA
Gaëlle Bruneau / Bolivia

“LOS RETRATOS DE INCAS Y REYES PINTADOS EN ROMA EN
1597, CON ALGUNAS CONSIDERACIONES SOBRE GONZALO RUIZ Y
PÉREZ DE ALESIO”
Leonardo Mattos / Roma

271

281

291

299

307

321

327

333

347

355

365

375

381



14



15

Norma Campos Vera
Directora del III Encuentro Internacional sobre Barroco
Representante de Unión Latina en Bolivia

a tercera versión del Encuentro Internacional sobre Barroco con el tema Manierismo y transición
al Barroco, se efectuó del 30 de marzo al 2 de abril de 2005, en la ciudad de La Paz. Fue
organizado por la Unión Latina, a la que se sumó el Centro de Estudios Indianos de la
Universidad de Navarra. Una respuesta positiva ha sido el interés de  especialistas de
diferentes países de América y Europa que se dieron cita en esta oportunidad, y más

aún, la expectativa entre profesionales y estudiantes también de diferentes países, que asistieron,
convir tiendo el Encuentro en un espacio de ref lexión e integración cultural.

Es necesario hacer esta ponderación, pues es señal inequívoca de que actividades como el Encuentro
Internacional sobre Barroco aportan a la difusión de los estudios especializados en arte y cultura americana
y europea de los siglos XVI, XVII y XVIII.

América Latina y Bolivia en particular poseen una herencia cultural de gran importancia, por tanto
es imprescindible insistir en la necesidad de proseguir con tareas de investigación, reflexiones y difusión
de estos materiales, a fin de ampliar el conocimiento del patrimonio de los siglos XVI, XVII y XVIII.
Y es precisamente por ello que se tomó el eje temático del Encuentro en relación al Manierismo y
transición al barroco, como un período amplio, en el que se desarrolló una gran producción artística,
arquitectónica, literaria, musical y teatral en América.

Uno de los objetivos de esta actividad es favorecer a la concientización de la comunidad sobre la
importancia del patrimonio cultural y su contribución a la formación de una identidad, para enfatizar
las tareas de conservación, preservación y fortalecimiento. Es importante acciones en esta línea,
enfatizando la educación a través de la cultura en niños y jóvenes, que serán los que tengan la futura
tarea de conservar el pasado y revalorizarla en el futuro.

Este Encuentro nació el año 2002, con su primera versión realizada en la ciudad de Santa Cruz de
la Sierra. El siguiente año, 2003, la sede fue Sucre. Ambas versiones concluyeron con buenos resultados
y con la impresión de las memorias que enriquecen la nómina de publicaciones sobre temas del
periodo Barroco.     



16

La presente publicación contiene las ponencias de expertos de España, Francia, Italia, México, Chile,
Perú, Ecuador, Argentina, Venezuela, Brasil, Puerto Rico y Bolivia, que enfocaron temas sobre la
teoría, iconografía, artes, arquitectura, música, literatura y teatro de los siglos XVI al XVIII.

Enriqueció indudablemente el Encuentro, la exposición organizada por el Museo Nacional de Arte
con el título “Manierismo y transición al Barroco”, que reunió obras maestras de los siglos XVI y XVII,
en pintura y escultura, provenientes de diferentes museos de Bolivia, iglesias y colecciones privadas,
la misma que pudo ser apreciada por el público durante varias semanas.

El programa de este III Encuentro incluyó también la presentación de música. Es así que el elenco
chileno de música y teatro medieval Calenda Maia tuvo una destacada actuación, así como la clavecinista
peruana Ana Savarían y el pianista colombiano Eduardo Rojas. Esta presencia fue gestionada por sus
respectivas representaciones diplomáticas.

Quiero manifestar mi profundo agradecimiento al Centro de Estudios Indianos de la Universidad
de Navarra, Embajada Real de los Países Bajos, Museo Nacional de Arte, Fundación Cultural del
Banco Central de Bolivia, Viceministerio de Cultura, Consulado General de Chile, Pro Chile,
Embajada de España, Embajada de México, Embajada de Brasil, Embajada de Italia, Embajada del
Perú, Embajada de Colombia, Instituto Ítalo-Latinoamericano, Banco de Santa Cruz, Universidad
Nuestra Señora de La Paz, Museo Nacional de Etnografía y Folklore y Hotel Ritz, por coadyuvar al
desarrollo de este proyecto que beneficia a la cultura boliviana.

De no existir un trabajo en equipo, hubiese sido imposible lograr el éxito alcanzado. Por ello mi
reconocimiento a Ignacio Arellano, Andrés Eichmann, Teresa V. de Aneiva, Enrique Soler y Marcelo
Flores, entusiastas gestores culturales que han sumado esfuerzos para este fin.

Es importante resaltar y agradecer el apoyo que nos brinda el Embajador Ronald Muyzert y Gonneke
de Ridder, de la Embajada Real de los Países Bajos. Así como también a todos y cada uno de los
conferencistas que participaron. Y además a mis colaboradores Denisse Aguilar, Raphael Ramírez,
Fátima Gutiérrez, Rosio Chacón y Miguel Aranda por el constante apoyo en este reto.

Sin todos ellos sería imposible lograr resultados positivos.

Nuestro deseo es que esta publicación que reúne todos los trabajos de investigación presentados en
el Encuentro, se constituya en un aporte más para la difusión de esta temática que enriquece la historia
del arte.



s para mí un gran honor participar en la inauguración de este Encuentro Internacional
sobre el Barroco que la Unión Latina, en colaboración con el Viceministerio de Cultura
de Bolivia, la Fundación Cultural del Banco Central de Bolivia, la Universidad de
Navarra y el Museo Nacional de Arte, organiza por tercera vez en Bolivia, siendo Santa
Cruz y Sucre las ciudades anfitriones de los coloquios precedentes.

Voy a ser breve: hay muchas intervenciones previstas tras la mía.
Permítanme, agradecer a las instituciones que tan gustosamente nos han apoyado en la realización de
este Encuentro: las Embajadas de España, Italia, Chile, Perú, Colombia, México, Países Bajos, el
Instituto Italo-Latinoamericano de Roma. Vaya a todos el agradecimiento más sincero, en nombre de
la Unión Latina, organización intergubernamental que represento, y que desea trabajar más y más en
pro de la defensa y la promoción de nuestras comunes identidades latinas.

Llego de Perú. En Semana Santa visité Arequipa, Cuzco, el Valle Sagrado, Pencartambo, Checacupe,
Ayaviri, Puno y Juli, en todas estas localidades he visitado los templos, en todos ellos, maravillosos
testigos de nuestro pasado,  he observado con gran pesar los daños tremendos causados por los robos
continuos, sin pausa, a un ritmo que calificaría de diabólico, de obras de arte. Estos robos, a veces
violentos, provocan el pánico de los habitantes y de los “mayordomos” de los templos. Además, alejan
al turismo que siempre encuentra los templos cerrados y custodiados como si de fortalezas se tratara.
Por ello, si esta ola de robos continúa, me pregunto ¿qué herencia cultural dejaremos a nuestros hijos?.
Dentro de pocos años resultará inútil celebrar encuentros sobre el Barroco Andino. Solo quedará la
ocasión para llorar por un patrimonio evaporado, desaparecido.

La Unión Latina, estima prioritario este problema. Nuestros medios económicos son muy modestos,
pero tenemos ideas y auténtica preocupación moral por el tema. Por esta razón, la Organización ha
iniciado la catalogación de los fondos antiguos de las bibliotecas del mundo andino. En efecto, la
catalogación es el primer paso para preservar el patrimonio cultural. Tenemos previsto catalogar 60
bibliotecas: 15 ya lo fueron, junto a la Fundación Mafre-Tavera que reproduce en CD-Rom nuestra
catalogación.

17

Discurso pronunciado por el Embajador Bernardino Osio,
Secretario General de la Unión Latina

Inauguración del III Encuentro Internacional sobre el Barroco
La Paz (Bolivia), 30 de marzo de 2005



18

Siguiendo esta línea de acción, la Unión Latina organiza este año en Sucre un curso de las mismas
características del que ya realizó, en 2004, en Lima, para la formación de jóvenes catalogadores de
bienes culturales móviles: cuadros, muebles, orfebrería, etc. Pero, ¿qué podemos hacer las instituciones?
Espero que de este Encuentro surjan gritos de alarma e ideas, como por ejemplo una declaración final
firmada por tantos ilustres participantes.

Por mi parte, tengo la audacia de proponer algunas ideas, que pueden parecer obvias o de difícil
aplicación, pero que derivan de mi experiencia como italiano enamorado de los países andinos. Italia
como ustedes saben tiene, como los países andinos, un enorme patrimonio artístico, envidia de
mercaderes y contrabandistas. Para preservarlo, las autoridades italianas han recurrido con cierto éxito
a varias medidas que, ojalá, pudieran imitarse en los países andinos. Paso a enumerarlas:      

• Masiva campaña fotográfica de todos los bienes móviles conservados en las iglesias y posterior
catalogación científica.

• Creación de pequeños museos diocesanos, para proteger y mostrar obras de arte provenientes de
iglesias aisladas.

• Constitución de un cuerpo de policía especializado en la protección y recuperación de las obras
de arte robadas o exportadas clandestinamente. En Italia existe una sección de los Carabineros,
altamente especializada, que tiene como única tarea la investigación y la recuperación de las obras
de arte robadas. Estoy seguro que el Gobierno de Italia estaría dispuesto en compartir la experiencia
adquirida por este cuerpo de Carabineros con más de 30 años de actividad.

• Publicación periódica de un boletín de obras robadas que se difunde, incluso por vía internet, a
las casas de subastas, a los museos extranjeros y a los anticuarios.

Estas son ideas. Soy consciente que en estos momentos los países andinos deben resolver problemas
y conflictos más graves. Sé que el Gobierno de Bolivia esta luchando con éxito por la conservación
de su patrimonio cultural. Pero hay que tener presente que el enemigo es sumamente poderoso y
cuenta con medios importantes, y no tenemos que olvidar que sin raíces, sin pasado no hay futuro.

Gracias.



omo una de las expresiones de mayor interés en el momento, es considerado el período
de los siglos XVI al XVIII, por su riqueza cultural y porque se constituye en patrimonio
cultural de los países, que gracias a acciones de concientización pueden pasar a las siguientes
generaciones para el disfrute de la sociedad.

Es en este sentido, que la Embajada Real de los Países Bajos apoya a la realización del III Encuentro
Internacional sobre el Barroco, el cual con el tema “Manierismo y transición al Barroco” se desarrolló
acertadamente en la ciudad de La Paz, en el que especialistas europeos, latinoamericanos y especialmente
bolivianos compartieron los últimos trabajos de investigación que realizaron, enriqueciendo de esta
manera el espectro de la investigación y la historia del arte en general y que ahora se plasma en la
publicación de la Memoria.

Las relaciones bilaterales entre los Países Bajos y Bolivia se concentran sobre todo en el campo  de
la cooperación al desarrollo y es de esta manera que Bolivia es prioritaria para esta cooperación. La
cooperación en el ámbito cultural ha dado lugar a una serie de proyectos que coadyuvan al desarrollo
cultural boliviano, así se lo puede apreciar. Holanda no escatima esfuerzos para que la cultura alcance
un nivel importante, y que sea un camino hacia una educación de valores que en el futuro tengan
papeles preponderantes para el desarrollo de los países, en este especial caso, para Bolivia.

El III Encuentro Internacional sobre el Barroco fue una de las manifestaciones más importantes en
Bolivia del año 2005 referidas al patrimonio cultural. Las obras del barroco que perduran hasta la
actualidad se constituyen en parte importante de la herencia cultural. La participación de centenares
de personas que asistieron a este evento, muestra que los jóvenes tienen mayor interés por conocer
lo que tienen, por preservar la herencia cultural y por lograr que el patrimonio pase a las siguientes
generaciones como parte de una cultura que involucra a todos, vale decir a adultos, jóvenes y niños.
Creemos que la cultura es el camino al desarrollo de un país, al fortalecimiento de su identidad y a
lograr una sociedad unida.

La Embajada del Reino de los Países Bajos felicita a los organizadores por el éxito del Encuentro, que
fue una contribución valiosa para la promoción y la protección del patrimonio cultural y de las
manifestaciones culturales del mencionado período, que ahora se plasma en esta publicación que
enriquecerá las letras y será un aporte para consultas en bibliotecas y centros culturales.

19

Ronald Muyzert
Embajador del Reino de los Países Bajos en Bolivia





21

l barroco es acaso el fenómeno cultural que ha marcado con más fuerza la vida de
América hispana a lo largo de su historia conocida. Aún hoy no faltan quienes, como
hace años Carpentier, consideran que la vida cotidiana actual sigue siendo esencialmente
barroca. No es éste el lugar para añadir argumentos sobre tal observación, pero está
fuera de duda que gran parte de la riqueza artística de América lleva el sello del barroco.

El manierismo, de menor entidad si se atiende a la cantidad de expresiones que ha generado y a la
brevedad de su vigencia, es como un contrapunto que permite situarse en el anticlacisismo desde un
ángulo complementario, novedoso, sorpresivo. En la discusión teórica sobre los límites del barroco
y manierismo quedan muchos puntos por elucidar.Sea como fuere, de ambos movimientos las huellas
americanas son intensas, y los dos produjeron obras de gran interés. De ahí nuestra propuesta de que
esta versión del Encuentro internacional sobre el Barroco se centrara también en el aporte manierista.

Tenemos ahora el placer de presentar al público unas Actas variadas y esperamos de amena lectura,
en esta ocasión las del III Encuentro Internacional sobre el Barroco, celebrado en la ciudad de La
Paz, los días 29 de marzo al 2 de abril de 2005. Varias instuciones y personas trabajaron durante los
meses previos para organizar el encuentro,y varias más después de su celebración para llevar a cabo
la edición de las ponencias. Entre todas, Norma Campos, a quien me complace agradecer toda su
diligencia y eficacia en una colaboración que para el GRISO ha resultado siempre satisfactoria, y que
esperamos desarrollar aún más en el futuro.

A estas satisfacciones se han sumado dos más: en primer lugar la dimensión interdisciplinar del
congreso, que tuvo ponencias de arte (pintura y escultura), arquitectura, música, literatura, política,
historia social, pedagogía religiosa a través de diversos medios. El objetivo de la múltiple mirada y
perspectiva compleja sobre los fenómenos estudiados, se ha cumplido en buena medida. En segundo
lugar, muy importante para el GRISO, en particular para su Centro de Estudios Indianos (CEI),
resultaba una actividad de ámbito hispánico global, y no reducida a los estrechos límites de media
Península Ibérica, ese sitio donde no hay casi montes y desde luego no hay ríos, y los caminos son a
veces demasiado cortos. El CEI quería iniciar su andadura apoyándose en la colaboración con
organismos, instituciones e investigadores de América: los de Bolivia han estado desde el primer
momento asociados a esta empresa que para nosotros es de primordial interés.

Como director del GRISO solo puedo, por tanto, agradecer la oportunidad de esta colaboración que
no será, seguro, la última.

Ignacio Arellano
Centro de Estudios Indianos - GRISO





ejos estamos de los tiempos en los que el
término Manierismo era manzana de discordia
entre destacados historiadores del arte, a pesar
de que éste siga siendo –como dijo

Bialostocki– “uno de los conceptos más problemáticos” de
cuantos usamos para designar a los estilos artísticos1.

Las cuatro magnas exposiciones celebradas a
mediados del siglo pasado sobre el tema –en primer lugar
la de Nápoles, de 1952, y entre 1965-1966 la de París–,
sirvieron para familiarizar al público con las características,
artistas y obras señeras del periodo. La exposición de
Amsterdam de 1955, El triunfo del manierismo europeo, marcó,
como señala Sylvie Béguin, “el momento más alto de la
tendencia “expansionista” del término manierista”, aquel
en el que se llegó a concebir este estilo como prácticamente
el característico de toda Europa entre 1520 y 1600. Como
suele suceder en la investigación histórico-artística, la postura
triunfante de los organizadores de la muestra y de los
especialistas que contribuyeron al catálogo, no tardó en ser
revisada por otros colegas, más escépticos acerca de la
amplitud del fenómeno e incluso de la pertinencia o validez
del nombre. Tanto las Actas del XX Congreso Internacional
de Historia del Arte de Nueva York publicadas en 1963,
como la exposición celebrada en Man
chester en 1964 –simplemente titulada “Entre el

23

Renacimiento y el Barroco”–, reflejaban las inquietudes
de algunos historiadores ante lo que les parecía un uso
abusivo del término manierismo, si éste se aplicaba
indiscriminadamente a todas las artes y a figuras tan distintas
como Bruegel, Cranach o Shakespeare, por ejemplo2.
        Por nuestra parte, pensamos –como Bialostocki en
su artículo de 1966– que si bien puede ser excesivo hablar
del “triunfo del manierismo” al no haber sido éste el único
estilo vigente en Europa tras el pleno renacimiento, tampoco
merece ser ignorado como si nunca hubiera existido. Y así,
por poco claro que el concepto resulte para algunos, no
habría que desecharlo si se estableciese un acuerdo sobre
su contenido y límites3.

A ello apunta esta comunicación, al reseñar las
investigaciones y monografías publicadas últimamente, las
cuales –salvo reacciones adversas como las de G. Nicco
Fassola (1956) o E. Battisti (1960)–, tienden a reconocer
la valía de este estilo artístico, aunque delimitando su
periodización y alcances4.

Veamos pues, antes de revisar las características del
Manierismo y de las maneras que lo integran, cuando surge
el término, cual ha sido su desarrollo historiográfico y de
dónde deriva éste.

Coinciden los especialistas en que fue Luigi Lanzi, en
su Storia Pittorica della Italia, publicada en 1789, quien



24

utilizó por primera vez el vocablo “manierismo” para
designar al estilo imperante en la pintura italiana entre el
saqueo de Roma por las tropas imperiales alemanas en
1527 y el éxito del clasicista Annibale Carracci hacia 1600.
En tanto que adjetivo, el término “manierista” ya había
sido utilizado antes en Francia por Fréart de Chambray,
quien en 1662 lo aplicó peyorativamente a un grupo de
artistas entre los que se encontraban el Caballero de Arpino
y Lagrenée. Con ello no hacía más que compartir las críticas
que, empezando por G.B. Agucchi en 1610, y siguiendo
con G. P. Bellori en 1672, Malvasía en 1678, o Baldinucci
en 1681, se alzaron “contra aquellos que abandonaron el
estudio de la naturaleza y viciaron el arte con la maniera”,

a la que definían como una caprichosa idea basada en la
rutinaria práctica en vez de las enseñanzas de la naturaleza5.

 Como los anteriores, la consideración de Lanzi por
tal estilo no pudo ser más negativa, al juzgar sus resultados
como una alterazione del vero y negar cualquier originalidad
a sus artistas, capaces sólo, según el crítico, de la simple
imitación y repetición de fórmulas aprendidas6. Este juicio
perduró hasta el siglo XIX, creyendo todavía Wölfflin en
1888, en una evolución continua del Renacimiento al
Barroco. Solo con Riegl, Busse o Dvorak, a comienzos del
siglo XX, empezó a afirmarse la autonomía del estilo
manierista. Con W. Friedlander, a partir de 1915, el
Manierismo empezó a clasificarse en dos fases, distinguiendo
el autor entre un Primer manierismo –que hundía sus
raíces en ciertas obras de Miguel Angel y se caracterizaba
por el anticlasicismo buscado por Rosso, Pontormo y
Parmigianino a partir de 1520–, y una fase de imitación
que concluía con una reacción anti-manierista que pretendía
volver a los ideales del Renacimiento y conduciría, hacia,
1580, a la nueva concepción estética y temas que sentarían
las bases del arte del siglo XVII7. A partir de ahí, y como
nos recuerda S. Béguin, para mejor entender las sutilezas
del periodo, se procedió a compartimentarlo, discerniendo,
F. Antal en 1927 tres movimientos, incluyendo uno clásico,
dentro del Manierismo, S. J. Freedberg una sucesión de
fases que van del Pleno renacimiento al Primer y Segundo
Manierismo, y Briganti, en 1960, tres generaciones de la
maniera8.

Tal vocablo ya aparece en el tratado escrito por el
pintor toscano Cennino Cennini hacia 1390. En su proemio
afirma que “Giotto cambió el arte de la pintura; de la
maniera griega la condujo a la maniera latina moderna”.
Se refería con ello Cennini a que Giotto había hecho
evolucionar la pintura italiana del estilo o modo bizantino
al propio del Trecento toscano, tal como puede advertirse,
por ejemplo, contrastando la Madonna entronizada con ángeles
y profetas de Cimabue (ca. 1290) con los frescos pintados
por Giotto en la Capilla Scrovegni de Padua hacia 13069.

A mediados del siglo XVI, Giorgio Vasari (1511-1574),
autor de Las vidas de los más ilustres pintores, escultores y
arquitectos, publicadas en Florencia en 1550 y 1568, emplea
el término de dos modos diferentes, uno aludiendo al estilo
propio de una época o de un artista y otro a un conjunto
de deseables cualidades artísticas. El primero distingue, por
ejemplo, el estilo un tanto anticuado de Giotto –anclado
a su juicio en la maniera vecchia– del característico de los
maestros del Quattrocento, artífices de la segunda maniera,
y del propio del Renacimiento Pleno, correspondiente a la
tercera maniera o maniera moderna. En ésta se encuadraRafael. Sagrada Familia del Roble. Museo del Prado.

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



25

la que el historiógrafo califica de bella maniera, fundamento
del ideal estético de perfección formal, fantasía y virtuosismo
que caracteriza a los practicantes de la Maniera10.

En su tratado dice Vasari que las figuras logradas
merced al estudio del desnudo y en actitudes variadas
“exhiben buena gracia y bella manera. Porque quien estudia
las buenas pinturas y esculturas hechas de semejante
modo...es forzoso que consiga una bella manera en el arte”.
Piensa también que el artista “debe diferenciar los gestos
y las actitudes”, de modo que “se reconozca una armonía
unitaria, que suscite terror en lo furioso y dulzura en los
efectos agradables, y que represente de un golpe la intención
del pintor”. Tales palabras pueden ser aplicadas tanto a las
creaciones de los artífices de la Maniera, como a las obras
maestras del Renacimiento Pleno, ya se trate del David y
el Moisés de Miguel Angel –ejemplos supremos de la terribilitá
del genio florentino– o, en el extremo opuesto, de las
serenas madonnas que plasma Rafael en obras como La
Sagrada Familia del Roble. Y es que “conviene –opina Vasari–
...que el arte vaya siempre acompañado con gracia, facilidad
y limpia hermosura de colores, y la obra sea llevada a la
perfección no con penas y fatigas despiadadas”, sino con
la agilidad que es fruto del estudio y del esfuerzo, pero no
de la fatiga. Tales deseos no hacen más que repetir lo que
ya otros entendidos antes, como Baltasar Castiglione en
1528 en El Cortesano, habían exaltado de las exquisitas
obras de Rafael, dotadas de una sin par sprezzatura (soltura)
y gracia11.

El mismo Vasari aconseja a los artistas que se guarden
“de las rigideces” y que miren al natural, con lo que podría
estar censurando tanto el envaramiento, dureza y  poses
un tanto mecánicas de algunos artistas del Quattrocento,
como la tirantez y repetición de formulas aplicadas por
algunos contemporáneos suyos pertenecientes a la segunda
generación del Manierismo, y exhortando a la inspiración
en la naturaleza, sin que ello signifique un total sometimiento
a su mímesis. Debido, pues, a que la mayoría de los artistas
de su época practicaban esto y buscaban reproducir las
cosas más bellas, considera el autor que los “modernos”
habían llegado “a la más alta perfección”.

Pensamos que este texto es de crucial importancia para
comprender el ideal estético de lo que Shearman y Smyth
definieron como el arte de la Maniera. Esta expresa, como
bien ha resumido S. Béguin, “el ideal cortés y refinado del
siglo XVI, tal como lo encarna, por ejemplo, El Cortesano
de Baltasar Castiglione. En éste, la búsqueda de la gracia
se confunde con el de perfección, de “saber hacer”, de
virtuosismo y de elegancia”, cualidades que se advierten
en la mayoría de las obras pintadas en Toscana y Parma

Parmigianino (1503-1540). Madonna del cuello largo.

EL MANIERISMO Y SUS MANIERAS



por Andrea del Sarto, Pontormo, Beccafuni, Rosso o
Corregio, y que vemos ejemplificadas en la celebérrima
Madonna del Cuello Largo del Parmigianino. Con su ritmo
fluido y ondulante, con el alargamiento inhumano de su
figura y la inconmensurable perspectiva que se extiende
tras ella, se manifiesta como una obra llena de elegancia
y gracia, tanto fantástica como exquisitamente abstracta en
sus proporciones12. No ha de extrañarnos, pues, que Vasari
piense que “en muchos aspectos de gracia...y de bella manera”
Parmigianino haya superado a su maestro Corregio.

Su aspecto no podría distar más de las figuras “toscas
y desolladas” del Renacimiento temprano que critica Vasari,
faltándoles a sus autores “elegancia para hacerlas esbeltas
y graciosas” a todas ellas. Carecían, además, de “la variedad
de tantos detalles caprichosos...”, y sus pies y manos no
alcanzaban el “acabado y la suprema perfección” que, de
haberlos tenido, piensa Vasari, habrían logrado “elegancia”,
además de una “pulcritud y suma gracia”.

Fue Leonardo, según él, quien inició “aquella tercera
manera (llamada) moderna” y siguió esta manera “aunque
más dulce de colorido y no tan gallarda, Andrea del Sarto”
(1486-1531), cuyas obras, como puede advertirse en el

Izquierda. Andrea del Sarto. Asunto Místico. (c. 1530) Museo del Prado.

Correggio. Danae. (1530) encargo
de Fco. Gonzaga.

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



27

Asunto místico del Prado, “carecen de errores” según Vasari,
pese a que las perspectivas de obras tardías como ésta o el
Sacrificio de Isaac de 1529, sean un tanto abstractas y la
forma, alargada y serpentina, se difumine con novedosos
tonos verde, rosa, malva o turquesa impropios de la práctica
del Renacimiento pleno, pero ya presentes –como la reciente
restauración ha probado– en la bóveda de la Capilla Sixtina
pintada entre 1508 y 1512 por Miguel Angel.

 Elogia también Vasari como “elegantísimas y vivas
animaciones” además las obras de Parmigianino –de quien
ya hemos hablado– a las de su maestro Correggio (1489-
1534), pintor que en la sensualidad de escenas mitológicas
como la Danae de 1531 unifica tendencias estilísticas tan
diversas como las de Rafael, Leonardo y los Venecianos, al
tiempo que, por su particular tratamiento de la atmósfera
y las ilusionistas perspectivas que aplica a las bóvedas de
iglesias de su Parma natal –como es el caso de la de San
Juan Evangelista– anticipa un estilo que podría calificarse
de Proto-Barroco13.

Entre los pintores ya difuntos cuando a mediados del
siglo XVI escribe sus Vidas, alaba Vasari los colores de Rosso

Derecha. Rosso Fiorentino (1494-1540)
Moises y las hijas de Jethro. (1523). Óleo 160x117 cm.

Miguel Angel (1508-1512)
Capilla Sixtina.

EL MANIERISMO Y SUS MANIERAS



28

Miguel Angel.
Noche y Día. Tumba
de Sinliano de Medici.

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



29

Florentino, Sebastiano del Piombo o Giulio Romano y la
facilidad y rapidez de ejecución de la que hacen gala todos
ellos. Basta mirar el cuadro de Moisés defendiendo a las hijas
de Jetró pintado por Rosso en 1523 para entender a qué se
refiere el biógrafo con tales palabras, además de ver
concentradas en él muchas de las características formales
–horror vacui, composición complicada, alargamiento de
las proporciones, colorido estridente, variedad y violencia
de las poses– que suelen asociarse al Manierismo14.

Con todo, y pese a las innegables cualidades de los
anteriores, piensa Vasari que “el que ...se lleva la palma, y
les sobrepasa y domina a todos, es el divino Miguel Angel
...que tiene la primacía en las tres (artes) juntas” por su
“divinísimo ingenio”, pudiéndose afirmar que “sus estatuas
...son mucho más bellas que las antiguas ...y lo mismo se
puede creer de sus pinturas”.

Llegamos con él al artista que más influyó en la
formación de la Maniera y del estilo buscado por los jóvenes

artistas italianos que le idolatraron. Obras como el Tondo
Doni y el cartón de la Batalla de Cascina ejecutadas en
Florencia hacia 1505, o la decoración de la bóveda de la
Capilla Sixtina terminada en 1512 se convirtieron –con su
audaz concepción del espacio, sus vigorosas figuras, sus
colores inusuales y sus formas dramáticas y dinámicas– en
fuente inagotable de motivos para los más audaces. Y lo
propio sucedió con las esculturas del maestro, aludidas por
el erudito Varchi en el parangón que estableció entre las
artes, al señalar que “requiere gran fatiga tener que
hallar...algún miembro que toque a otros...en alguna actitud
difícil, y que esté proporcionado a los demás y se acomode
a toda la figura, como puede verse en La Noche de Miguel
Angel”, la exhausta alegoría femenina de la tumba de
Juliano de Médici en San Lorenzo de Florencia. Obras
posteriores del artista, como el Juicio Final de la Sixtina, las
pinturas de la Capilla Paolina o la descarnada Piedad
Rondanini, brindaron, ya mediado el siglo XVI, a los artistas

Jacopo Robusti (Tintoretto) (1518-1594). Milagro del esclavo San Marcos. 1548. 4.5x5.4m.

EL MANIERISMO Y SUS MANIERAS



30

de la segunda generación manierista soluciones aun más
atrevidas y un arte místico que se apartaba del clasicismo
renacentista15.

Junto con las de Miguel Angel, fueron algunas obras
tardías de Rafael –como la Transfiguración del Vaticano–
las que más contribuyeron al gusto manierista, por la fuerza
dramática y expresividad de los personajes, la riqueza del
colorido y los contrastes lumínicos. Discípulos suyos, como
Julio Romano, Pierino del Vaga o Polidoro da Caravaggio,

extendieron este ideal por Mantua, Génova, Florencia o
Nápoles, ciudades que con Roma, Siena o Parma acogieron
tempranamente esta estética.

También Venecia, a partir de 1530, recibió infiltraciones
manieristas de Florencia, Roma o Parma a través de algunas
pinturas de Vasari, Salviati, Zuccaro y Parmigianino. Tiziano
no escapó a su influjo, como prueba su Cristo coronado de
espinas de 1542; pero fue Tintoretto –para Vasari “el espíritu
más fantástico y extravagante que la pintura haya
producido”– el más notorio de los manieristas venecianos.
El Milagro del esclavo pintado en 1548 para la Cofradía de
San Marcos muestra ya la gestación de su estilo maduro,
habiendo dejado atrás una primera maniera influida por
Parmigianino. Con sus formas alargadas, los violentos
escorzos y su personalísimo tratamiento del espacio,
Tintoretto se muestra afín, en efecto, a los ideales
manieristas, en tanto que, con su hiriente claroscuro y su
técnica vibrante anticipa soluciones más propias del barroco.
Al parecer, la intención del pintor con todo ello era crear
un arte en donde se combinaran “el dibujo de Miguel
Angel y el colorido de Tiziano”, lema que había colgado
en su estudio según Ridolfi. Tal búsqueda de síntesis
–aunque los resultados no se parezcan en nada al estilo de
los maestros admirados– forma parte del concepto
manierista del ideal y transcribe el juicio que el pintor
veneciano Paolo Pino expresa en el Diálogo sobre la pintura
de 1548, al afirmar que “si Tiziano y Miguel Angel formaran
un solo cuerpo, o bien si al diseño de Miguel Angel se
uniera el color de Tiziano, se les podría llamar el dios de
la pintura, puesto que a la par son dioses realmente16”.

Esa rendida admiración hacia Miguel Angel –que
tantos en el siglo XVI sintieron– no estuvo exenta de
envidias y críticas maliciosas. La más conocida fue expresada
por Ludovico Dolce, autor, en 1557, del Diálogo sobre la
pintura titulado el Aretino. En él considera superior en el
dominio de la pintura a Rafael por su “rica inventiva” y la
“conveniencia” de sus figuras, ya que Miguel Angel atenta
contra la “honestidad, al descubrir siempre sin respeto
aquellas partes de las figuras desnudas” que deberían estar
ocultas, “sin tener miramientos ni para la santidad de las
personas que se representan ni para el lugar donde están
pintadas”, solo para “evidenciar las dificultades del arte”
y hacer gala así de sus extraordinarias dotes para el diseño,
facultad en la que, al menos, Dolce reconoce que sobresale.
Aluden tales palabras al Juicio Final pintado en el testero
de la Capilla Sixtina por Miguel Angel apenas unos años
antes y muestran tanto los escrúpulos despertados por las

Miguel Angel. El Juicio Universal. (Vaticano).

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



XVI europeo. Junto a ella, cabría recordar, por extranjera
a Italia, la maniera francesa desarrollada por los decoradores
de la Primera escuela de Fontainebleau –dirigida por los
italianos Rosso y Primaticcio– hacia 1535 y buen exponente
del grado de aceptación que el Manierismo tuvo en cortes
europeas como la de Rodolfo II de Praga o Francisco I de
Francia. También suele hablarse de los manieristas de
Amberes y nadie discute el manierismo tardío del Greco
en Toledo. En general, todas esas obras comparten rasgos
formales de alargamiento corporal o limitación del espacio,
pero muestran diferencias sensibles respecto al grado de
intencionalidad de la maniera y conocimiento de sus reglas
o en la intensidad espiritual puesta en las obras por sus
autores.

Si revisamos los textos de tratadistas y artistas de la
época, nos damos cuenta de que se reconocían tantas

31

disposiciones del Concilio de Trento, como la antipatía
que en el veneciano Aretino suscitó la falta de favor de
Miguel Angel.

 Como sea, esa vergüenza por el desnudo que tan
medieval parece, fue compartida por el escultor B.
Ammannati, quien en una conmovedora Carta a los
Académicos del Diseño de 1582 se arrepiente públicamente
de los “gravísimos errores” y pecaminosas licencias de su
pasado, implorando a los académicos florentinos que no
hagan “nunca para ningún lugar una obra deshonesta o
lasciva..., ni nada que pueda suscitar...malos pensamientos”,
pesándole “sobre la conciencia” los desnudos que hizo para
la fuente de Neptuno de Florencia. Confía, además, en que
bajo el pontificado de Gregorio XIII “ese abuso vicioso
quedará suprimido del todo, evitándose las obras de carácter
licencioso de escultores y pintores”, especialmente en lugares
sagrados17.

Estas consideraciones moralistas, que aplican un
enfoque más político-artístico que estético o técnico, se
interesan por los efectos del arte y no tanto por su esencia,
como nos recuerda Schlosser y son consecuencia de toda
la agitación espiritual que produjo la Reforma protestante.
A ella la Iglesia católica respondió con el Concilio de Trento
que, reunido desde 1545, en el terreno de las artes figurativas
se tuvo que enfrentar tanto con la iconoclastia nórdica
como con la sensualidad en las iglesias de ciertas imágenes
renacentistas. En una de sus ordenanzas el Concilio indicaba
que se evitase “toda lascivia, de modo que las figuras no se
pintarán ni se adornarán con una hermosura que incite a
la lujuria”. Coincide en ello con moralistas de la época
como Gilio de Fabriano –quien en el segundo de sus
Dialoghi (1564) trata de los “Errores y abusos de los pintores
en los cuadros históricos– o el Cardenal Paleotti, autor de
un ensayo en 1582 sobre las imágenes profanas y sagradas.
Algunos artistas, como Ammannati, siguieron
fervorosamente tales indicaciones y otros sufrieron procesos
ante los tribunales de la Inquisición –como le ocurrió a
Veronese en Venecia en 1573– por no ajustarse a las reglas
del decorum.

Existió, pues, a la par del manierismo practicado un
tanto mecánicamente por los seguidores de la Maniera,
un arte trentino o contrarreformista, del cual es ejemplo
severo y monumental en arquitectura el Monasterio del
Escorial, levantado por orden de Felipe II entre 1563 y 1584
y representante, por antonomasia, de la llamada Maniera
grande18.

Esta, que define tanto a las obras de Rafael como al
Escorial y está anclada en la tradición clásica del
Renacimiento, fue una de las muchas posibles en el siglo

Primaticcio (1541-45). Palacio de Fontainebleau.

EL MANIERISMO Y SUS MANIERAS



32

Bronzino. Fresco con el martirio de S. Lorenzo. (c. 1565 - 1569).

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



33

maneras como estilos personales o formas de hacer arte.
Había la “maniera bella, bellísima, buena, buenísima,
graciosa, juiciosa, vaga, maravillosa”, pero también la que
era “mala, no buena, malvada, con poco que alabar, feísima,
despreciable, dura, cruda, seca”, junto con otras muchas,
cada una de las cuales podía ser “aguda, delicada y dulce,
mórbida y pastosa, precisa, gallarda, diligente, fácil o
cansada”, según la recopilación de Battisti. Con todo, la
maniera por excelencia, como ya se dijo, es la bella maniera,
que –en palabras de dicho autor– “se opone, considerada
como estilo personal del artista, a la imitación exacta de
la naturaleza” y que busca la gracia, la viveza, lo novedoso,
lo atrevido, la libertad frente a las reglas impuestas
previamente –haciendo prevalecer el juicio del propio
artista– y fascinar, sorprender o divertir a los espíritus
refinados y cortesanos19.

Ni para Vasari, ni para los otros artistas o escritores
del siglo XVI –como el milanés Lomazzo (1538-1600), autor
del conocido Trattato dell’ arte della Pittura de 1584– tenía
el término maniera significado peyorativo alguno, a diferencia
de lo que aconteció con él y con el de manierismo a partir
del siglo XVII, tras las consideraciones de Agucchi y de
Bellori. El primero, en un Tratado de 1610, censura lo
sucedido con la pintura tras las cimas del Renacimiento,
lamentando que cambiara y se corrompiese, “alejándose
del camino verdadero..., al tiempo que surgían maneras
nuevas y diferentes, ajenas a la realidad y a lo plausible,
más entusiastas de las apariencias que de la auténtica
sustancia, contentándose los artistas con regalar la vista del
populacho con colores hermosos y ropas chillonas y haciendo
uso de cosas plagiadas de todo lugar...”. Por su parte Bellori
–admirador como Agucchi del clasicista Annibale Carracci–
afirma en Le Vite... publicadas en Roma en 1672 que
“cuando decayó la feliz época (el Renacimiento)...los artistas
abandonaron el estudio de la Naturaleza y adulteraron las
artes con la manera, es decir, con una idea caprichosa basada
más en la rutina que en la imitación de la realidad...”,
siendo “increíble –piensa él– el grado en que degeneraron

las artes, no solo en comparación con Rafael, sino también
con aquellos otros que iniciaron la manera”. Uno y otro
autor, deseando continuar la obra de Vasari –quien ya
había afirmado que “a través de las cosas artificiales jamás
se aprende lo suficiente”– reivindicaron el estudio de la
naturaleza y de los grandes maestros; pero en lugar de
considerar la multiplicidad de maneras practicadas en el
siglo XVI, se limitaron a juzgar –en palabras de Gombrich–
como “degradada y problemática” la maniera “de los
afectados imitadores de Miguel Angel”. Tal expresión puede
aplicarse bien al artificioso, recargado, incongruente y
teatral Martirio de San Lorenzo, pintado al fresco por Bronzino
en la iglesia homónima de Florencia hacia 1565. Fueron
obras como esa las que dieron al Manierismo la connotación
de estilo “amanerado” (manieroso, manierato) durante los
siglos XVII y XVIII. A partir de entonces, la fortuna del
Manierismo corrió al compás de los tiempos, trocándose la
censura en alabanza, una vez que cesó en el siglo XIX la
admiración unánime por el clasicismo y lo académico20.

Como dijimos al comienzo, vivimos tiempos de
apertura y hoy nadie parece negar la existencia de tal
fenómeno artístico. Pero el arte del siglo XVI en Europa
y América es tan rico y variado en sus propuestas y manieras
que, calificar toda su segunda mitad como manierista es tan
extremo, como creer que esta tendencia se extendió sin
limitaciones por Occidente a partir del saqueo de Roma21.
Junto a aquellos embelesados por la Maniera en la primera
mitad del siglo, hubo los que se contentaron con repetir
artificiosamente fórmulas aprendidas de los primeros; pero
también existieron los que continuaron los ideales del
Renacimiento, los que pusieron su arte al servicio de las
directrices del Concilio de Trento y aquellos otros que
anticiparon el Barroco. Hubo artistas que participaron, a
lo largo de su carrera, de varias de estas tendencias y otros
-de estilo difícilmente clasificable- que reunieron rasgos de
todas ellas. Y mucho de ello sucedió a fines del siglo XVI,
cuando propiamente se vivió el tránsito del Manierismo
al Barroco.

EL MANIERISMO Y SUS MANIERAS



34

1 BIALOSTOCKI, J., “El manierismo entre el triunfo y el crepúsculo”,
Estilo e Iconografía. Contribución a una ciencia de las artes, (1966),
Barral Editores, Barcelona, 1973,  pp. 59-77.

2 BEGUIN, S.: “Maniérisme”, Dictionnaire de la Renaissance, Ed.
Encyclopaedia Universalis-Albin Michel, Paris, 1998, pp.541-556;
SMYTH, C. H. , “ The Renaissance and Mannerism” , Acts of the
Twentieth International Congress of the History of Art, N. York, 1963.

3 BIALOSTOCKI, J.,: Ibid., p. 72.
4 NICCO FASOLA, G.: “Storiografia dil Manierismo”, en Scritti di

Storia dell’arte in onore di Lionello Venturi, Roma, 1956, I, pp. 429-
447; BATTISTI, E., “Infortunios del manierismo”, Renacimiento y
Barroco, Ed. Cátedra, Madrid, 1990 (ed. original, Roma, 1960)

5 FREART DE CHAMBRAY, R., L’Idée de la  perfection de la peinture,
Le Mans, 1662 ; BEGUIN, S. , Ibid., p.542, y en “Manierismo”,
Diccionario LAROUSSE de la Pintura, Ed. Planeta-Agostini,
Barcelona, 1987, Vol. II, p.1270.

6 LANZI, L., Storia pittorica della Italia, Basano, 1789; BEGUIN, S.:,
Ibid., p.542.

7 BEGUIN, S., Ibidem; FRIEDLANDER, W.: El surgimiento del estilo
anticlásico en la Pintura italiana hacia 1520 (trad. del alemán), 1925.

8 BEGUIN, S., Ibid.; BRIGANTI, G.: La Maniera italiana, Roma,
1961. Por su parte, tanto Shearman como Smyth, al analizar el estilo
de los artistas usualmente adscritos al llamado Primer Manierismo
han centrado sus investigaciones en las características formales de
la Maniera, cuyo arte para Shearman no es anticlásico –como
pensaba Friedlander–, sino que surge del mismo renacimiento. Al
respecto, véanse  SMYTH, C. H.: Mannerism and Maniera, N. York
Univ., 1963; SHEARMAN, J.: Mannerism, Londres, 1967; BIALOS-
TOCKI, J.: Ibid.

9 CENNINI, C., “Il Libro dell’ Arte” (ca. 1390), en YARZA, J. et al.,
Fuentes y Documentos para la Historia del Arte. Arte Medieval II:
Románico y Gótico, Ed. Gustavo Gili, Barcelona, 1982, pp.300-
306. Las obras mencionadas pueden verse en R. G. TANSEY y F.
S. KLEINER, Gardner’s ART through the Ages, Harcourt Brace Publ.,
Fort Worth, 1996, pp.635-637.

10 VASARI, G., Las vidas de los más ilustres pintores, escultores y arquitectos,
Florencia, 1550 y 1568;  SHEARMAN, J.: Mannerism, Londres,
1967.

11 TANSEY, R. Y KLEINER, F., Gardner’s ART..., pp. 740-756; VASARI,
G.: op.cit. en GARRIGA, J. et al.: Fuentes y Documentos..., IV, pp.
238-244: También Vasari en el mismo tratado nos recuerrda que
“la pintura es un plano recubierto de campos de colores” (adelantán-
dose con ello en casi trescientos cincuenta años a Maurice Denis,
el teórico de los Nabis).

12 Añade Vasari que gracias, en parte, a que “la manera se convirtió
en más bella por haberse difundido el uso frecuente de reproducir
las cosas más bellas (manos, cabezas, cuerpos, piernas), conjuntarlo
todo y componer una figura con todas aquellas bellezas...y aplicarla
en cada obra a todas las figuras, que por eso se dice que es bella manera”
(VASARI, G.: op.cit., en GARRIGA, J. et al.: Fuentes y Documentos
para la Historia del Arte. IV. Renacimiento en Europa, Ed. Gustavo
Gili, Barcelona, 1983, pp.270-283 (El esquema evolutivo del arte
aplicado por Vasari repite el que los entendidos del Siglo IV a. C.
habían aplicado ya al griego);  SHEARMAN, J.: Mannerism, Londres,
1967; SMYTH, C. H.: Mannerism and Maniera, N. York, 1963;
BEGUIN, S.: Dictionnaire de la Renaissance, Ibid., p. 542 ; TATARK-
IEWICZ, W.: Historia de la Estética, III: La estética moderna (1400-
1700), Ed. Akal, Madrid, 1991, pp. 188-197.

13 TANSEY, R. Y KLEINER, F., Gardner’s ART..., pp.760-762; HER-
NANDEZ PERERA, J.: “El Cinquecento Italiano”, pp.10-218 de
Renacimiento (II) y Manierismo, Vol. VI  de la HISTORIA UNIVERSAL
DEL ARTE , Ed. Planeta, Barcelona, 1988, pp.188-193.

14 VASARI, G., Ibidem, en GARRIGA, J. et al.: Fuentes y Documentos
para la Historia del Arte. IV. Renacimiento en Europa, Ed. Gustavo Gili,
Barcelona, 1983, pp.286; TATARKIEWICZ, W.: Historia de la
Estética, III: La estética moderna (1400-1700), Ed. Akal, Madrid, 1991,
pp. 188-197.

15 VASARI, G., Ibidem, pp.286-288. A las figuras de la Capilla Sixtina,
precisamente, hace referencia el florentino Jacopo Pontormo en la
carta que en 1547 dirigió a Benedetto Varchi al afirmar que “la
profundidad del diseño y la grandeza del ingenio divino” de Miguel
 Angel se demuestra mejor “en las milagrosas obras de pinturas con
figuras tan variadas y bellas actitudes y escorzos”(VARCHI, B.:
Disertación sobre la primacía de las artes, Academia de Florencia, 1547
(Discurso publicado en 1549 y citado por GARRIGA, J. et al.: Fuentes
y Documentos para la Historia del Arte. IV. Renacimiento en Europa, Ed.
Gustavo Gili, Barcelona, 1983, pp.245-254, y PONTORMO, J.:
Carta a Benedetto Varchi, Ibidem, pp.257-259). Sobre la estética de
Miguel Angel, véase TATARKIEWICZ, W., Ibidem, pp. 175-187;
BEGUIN, S.: Ibidem, pp.545-546; Vol. VI  de la HISTORIA UNI-
VERSAL DEL ARTE, Ed. Planeta, Ibidem, pp. 136-147.

16 BEGUIN, S., Ibidem, pp. 545-550 (Pioneras de la estética manierista
fueron las obras que Rafael pintó con algunos colaboradores en
algunas estancias del Vaticano y en la villa Farnesina de Agostino
Chigi, además de la memorable Transfiguración del Vaticano); PINO,
P., Diálogo sobre la pintura (Venecia, 1548), en  GARRIGA, J. et
al.:Ibid., pp. 263-269; WEST, Sh.: The Bulfinch Guide to Art, Londres,
1996 (“Tintoretto”, pp. 845); MURRAY, P. y L.: Diccionario de arte
y artistas, Ed. Parramón, Barcelona, 1978, pp. 540-541 (“Tintoretto”)
y pp. 342-344 (“Manierismo”).

17 DOLCE, L., Diálogo sobre pintura titulado el Aretino (Venecia, 1557),
pp.291-299 y AMMANNATTI, B.: Carta a los Académicos del Diseño
(Roma, 1582), pp. 304-308, en Fuentes y documentos... Renacimiento...,
Vol. IV.

18 SCHLOSSER, J., La literatura artística, Ed. Cátedra, Madrid, 1976,
pp. 305-386 : “La literatura artística en el periodo manierista”, pp.
365-370: “Los moralistas”; MARIAS, F.: El siglo XVI: Gótico y
Renacimiento, Ed. Silex, Madrid, 1992, pp. 182-197 (“Los ideales
religiosos: Dogma y propiedad”) y 205-215 (“Del modo funerario
al clasicismo cosmológico: El Escorial); SEBASTIÁN, S.: “El arte
al servicio del dogma”, en Contrarreforma y Barroco, Alianza Ed.,
Madrid, 1981, 1989, pp. 145-194; ID.: Arte y Humanismo, Ed. Cátedra,
Madrid, 1978, pp. 106-127 (“El Escorial”);   MACARRÓN, A. Ma.:
Historia de la conservación y de la restauración, Ed. Tecnos, Madrid,
1997, pp. 63-68; MARTÍN GONZALEZ, J. J.: Historia del arte, Vol.
II, Ed. Gredos, Madrid, 1978, pp. 51-58: “Arquitectura contrarre-
formista o trentina”.

19 BEGUIN, S. y DEBOUT, M. A., “Maniérisme”, op.cit., pp. 554-
557; TANSEY, R. y KLEINER, F. : Gardner’s Art...(op.cit.), pp. 803-
815;  BATTISTI, E.: “Infortunios del Manierismo”, Renacimiento y
Barroco, Ed. Cátedra, Madrid, 1990, pp. 151-164; AGUCCHI, G.B.:
Trattato (hac. 1610), en MAHON, D.: Studies in Seicento Art and
Theory, Londres, 1947, pp. 245, 247; BELLORI, G.P.: “Vita de
Annibale Carracci”, Le Vite…(Roma, 1672), pp.19-21 y 79 (ambos
citados por GOMBRICH, E.H. en “El manierismo: trasfondo
historiográfico”, Norma y forma, Alianza Ed., Madrid, 1984).

NOTAS

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



BIBLIOGRAFÍA

BATTISTI, E., “Infortunios del Manierismo”, Renacimiento y Barroco,
(Turín, 1960), Ed. Cátedra, Madrid, 1990, pp. 151-164.

BEGUIN, S. y DEBOUT, M.A.: “Maniérisme”, Dictionnaire de la
Renaissance, Ed. Encyclopaedia Universalis-Albin Michel, Paris, 1998,
pp. 541-559.

BIALOSTOCKI, J., “El manierismo entre el triunfo y el crepúsculo”,
Estilo e iconografía: Contribución a una ciencia de las artes, pp. 59-77, Barral
Ed., Barcelona, 1973.

BLUNT, A., La teoría de las artes en Italia (del 1450 a 1600), Ed. Cátedra,
Madrid, 1980.

GARRIGA, J. et al., Fuentes y documentos para la Historia del Arte. Vol. IV:
Renacimiento en Europa, Ed. Gustavo Gili, Barcelona, 1983.

GOMBRICH, E. H., “El manierismo: trasfondo historiográfico”, Norma
y Forma, Alianza Ed., Madrid, 1984, pp. 219-226.

HUMFREY, P., “Mannerism”, The Encyclopedia of Visual Art, Vol IV,
Ed.  Encycl. Britannica, Londres, 1983, pp. 675-694.

Le triomphe du manierisme européen, Rijksmuseum, Ámsterdam, 1955

MARIAS, F., El Siglo XVI: Gótico y Renacimiento, Ed. Silex, Madrid,
1992.

NICCO FASOLA, G., “Storiografia del manierismo”, Scriti di Storia
dell’Arte in onore di Lionello Venturi, Roma, 1956, I, pp. 429-447

20 Ibidem, op.cit., pp. 224-225. Recuérdese, además, todo lo dicho al
comienzo de este artículo. Sobre el fresco de Bronzino, véase P.
HUMFREY, “Mannerism”, en The Enciclopedia of Visual Art, Londres,
1983, pp. 675-694.

21 Un buen resumen de la expansión del Manierismo por Europa
puede encontrarse en el artículo que le dedicaron S. BEGUIN y
M.A. DEBOUT en el Dictionnaire  de la Renaissance ya señalado. Más
críticos respecto a los alcances de la misma son P. y L. MURRAY
en The Oxford Companion to Christian Art and Architecture, Oxford

Univ. Press, 1996.  Sobre la difusión del Manierismo por América
han de consultarse los otros artículos de estas Actas, aparte de los
ya célebres volúmenes  de J. DE MESA y T. GISBERT dedicados
al Arte Iberoamericano desde la Colonización a la Independencia, (Summa
Artis, Vols. XXVIII y XXIX, Ed. Espasa Calpe, Madrid, 1986) y a la
Historia de la Pintura Cuzqueña, Fundación A. N, Wiese, Lima, 1982,
o de la obra de R. GUTIERREZ et al.: Pintura, escultura y artes útiles
en Iberoamérica, 1500-1825, Ed. Cátedra, Madrid, 1995.

NIETO, V. y CHECA CREMADES, F., El Renacimiento, Madrid, 1980

PANOFSKY, E., “El Manierismo”, Idea, Ed. Cátedra, Madrid, 1984,
pp. 67-92.

RENACIMIENTO (II) Y MANIERISMO, vol. VI  de la HISTORIA
UNIVERSAL DEL ARTE, Ed. Planeta, Barcelona, 1988.

SCHLOSSER, J., “La literatura artística en el periodo manierista”, La
literatura artística, Ed. Cátedra, Madrid, 1976, pp. 307-386.

ID.: Las cámaras artísticas y maravillosas del Renacimiento tardío, Ed. Akal,
Madrid, 1988.

SEBASTIÁN, S., Arte y Humanismo, Ed. Cátedra, Madrid, 1978

ID.: Contrarreforma y Barroco, Alianza Ed., Madrid, 1981, 1989.

Studies in Western Art. Acts of the International Congress of the History of
Art, II (The Renaissance and Mannerism), Princeton, N.J., 1963.

TATARKIEWICZ, W., Historia de la Estética. III. La estética moderna
1400-1700, Ed. Akal, Madrid, 1991.

TREVES, M., “Maniera, the History of the Word”, en Marsyas, I, 1941,
pp. 69-88.

VENTURI, L., Historia de la crítica de Arte, Ed. G. Gili, Barcelona, 1982.

WEISE, G., “Le maniérisme: histoire d’un terme”, Information d’histoire
de l’art, VII, 1962, pág. 124.

35EL MANIERISMO Y SUS MANIERAS





n los primeros tiempos después de la
conquista, aparece la evangelización, desde
luego, como justificación de la propia
conquista, y con ésta, la gran necesidad

de crear imágenes, que eran indispensables para el culto
católico y la explicación de las verdades cristianas. De
Europa llegaron algunas esculturas y pinturas, pero la fuente
primordial fueron las imágenes de los libros. La
extraordinaria tradición en las artes prehispánicas no
resultaba apta para la nueva religión, de modo que los
misioneros tuvieron que hacerse de las imágenes e historias
sacras. Estas provenían de las ilustraciones de libros impresos,
desde la Biblia, tratados de teología, e impresos devotos.

En la primera mitad del siglo XVI, hubo una gran
actividad editorial en varias ciudades europeas, con libros
cuyas páginas se ornaban con grabados, generalmente
realizados en madera. Las bibliotecas de los conventos
fueron la fuente principal de donde provienen las imágenes.
En estos inicios evangelizadores, la carencia de imágenes
fue capital y podemos decir que en el siglo de la conquista
hubo una gran necesidad de contar con estos símbolos
sacros. Cuando Pedro de Gante llegó en 1523, acompañado
de Juan de Aora y Juan Tecto, se ocupó de enseñar el
cristianismo en Tezcoco y luego en la ciudad de México

37

(1527) en la capilla abierta San José de los Naturales del
Convento de San Francisco, para que ahí los indios
aprendieran a pintar. Se preocupó por enseñar la nueva
manera de hacer las imágenes en la tradición europea,
dándoles a leer el concepto de lo que más tarde pintarían.
Las imágenes provenían de grabados de libros sagrados, y
también de motivos ornamentales, como cenefas, grutescos
y portadas de libros. Esto puede verse en la escultura de
portadas, como la de porciúncula en Huejotzingo, o la de
Xochimilco, o como en la capilla abierta de Tlalmanalco;
también en las piezas de plumas, o desde luego en las
pinturas sobre muros, en conventos pero también en una
casa particular en Puebla, la Casa del Dean, que ilustra los
triunfos y las sibilas de Petrarca.

Los conventos decorados con pinturas están inspirados
en las ilustraciones de los libros. Un caso destacado es el
del indio noble Juan Gersón1, que en 1562 pintó sobre
tela al óleo y luego lo adhirió al sotocoro de la iglesia
conventual de Tecamachalco; ahí en los plementos plasmó
historias bíblicas del Antiguo Testamento y del Apocalipsis
[es curioso que muchas veces, en las pinturas, se asocia el
Antiguo Testamento con el Apocalipsis]. La decoración de
Gersón procede de las biblias editadas en Lyon, de grabados
de madera a los que se añadió el colorido, y se acomodaron
en los espacios de la bóveda.



38

Contemporáneamente se introducen los grabados, y
el repertorio de imágenes se incorpora a los muros de los
conventos, como es el caso de Epazoyucan, donde usan,
como ejemplo, los grabados de la pasión de Schongauer.
Más adelante, llega el manierismo europeo, cuya influencia
observamos en las figuras que están en el ábside de Acolman,
que se asemejan a las de Miguel Ángel, o en Atotonilco en
Tetela del Volcán.

Me da gusto que se haya dado este III Encuentro
Internacional sobre el Barroco, Manierismo y la transición
al Barroco, en La Paz. Hace treinta y cinco años cuando se
empezaba a hablar sobre el manierismo en América Latina,
en general se pensaba que era un fenómeno europeo que
nos afectaba. Pocos autores hablaban de ello; mi artículo
“Reflexiones sobre el manierismo en México”, publicado
en 1971, coincidía con esa preocupación. Cuando
organizamos el Coloquio “La Dispersión del Manierismo”2

en Oaxtepec, México (1976), poco a poco se fue imponiendo
el término manierismo, que ha ido ganando terreno;
recuerdo que en el Congreso de Ouro Preto, sobre barroco,
varios participantes ya hacían referencia a ese término con
más frecuencia.

Según Burkhard y otros autores, el Renacimiento
terminó con el saco de Roma en 1527. Después Walter
Friedlaender, y más adelante Arnold Hauser llamaron a
este espacio intermedio el “manierismo”. Ellos y otros
autores se ocupaban del manierismo, concebido como una
época que tiene sus propios valores en las artes, y que no
son ni una decadencia del Renacimiento (como antes se
decía), ni tampoco el preludio del barroco. En Europa, el
manierismo se distingue por las crisis religiosas y económicas,
así como los conflictos de poder y la ambigüedad ingénita
de este estilo. Si bien en Europa no hay propiamente
Renacimiento, salvo en Italia, menos lo hay en América.

En América, después de la conquista y la evangelización,
hay un tiempo que podemos llamar manierismo. Este
fenómeno tiene características particulares. Las crisis
religiosas y económicas europeas no llegan al nuevo mundo,
pero aquí hay otras crisis, como las demográficas, la del
poder central y las órdenes religiosas, las crisis de los metales
y el azogue, etc. Entre la conquista y el barroco hay un
espacio que es el que ocupa exactamente el manierismo.
Éste no es igual al de Europa ni tiene las mismas
características, pero sí participa, de alguna manera, de lo
que son los modelos europeos, aunque no plenamente.
Es una manera de ser propia. Es lo que podríamos llamar
“manierismo americanizado”.

Por su parte, la conquista en México, el gran hecho
militar, ha quedado definitivamente atrás. No hay más
conquista por hacer en la región de altas culturas de
Mesoamérica: queda sólo la difícil, penosa, lenta y mucho
menos brillante penetración hacia el norte, en tierras
“chichimecas”. El hombre de guerra empieza a ser una
especie extinta.

La gran obra evangelizadora también ha concluido.
Para bien o para mal, con mayores y menores defectos, es
un hecho que para la octava década del siglo DIECISEIS
son cristianos todos los indios de México. También aquí
queda sólo la difícil y reticente evangelización del norte,
que llevará trabajosos siglos y en la que se emplearán
métodos necesariamente diferentes.

La población indígena ha sufrido un descenso vertical
y hacia fines del siglo se acerca a su nivel más bajo. Entre
las diversas causas que contribuyeron a ese desplome
demográfico, la mayor fue, sin duda, la serie de asoladoras
plagas que se cebaron en ella –sin afectar a la población
europea– desde mediados del siglo, pero especialmente en
las décadas de los años setenta y noventa. No pocos pensaron
que los indios se terminarían completamente, como en las
Antillas; era, por ejemplo, la opinión del dominico Dávila
Padilla en 1592. Es claro que la “ociosidad” de las órdenes
monásticas está también en relación con este desplome
demográfico, así como lo estaba la crisis de la institución
de la encomienda.  Hay una verdadera crisis de mano de
obra;  la producción de la plata baja también. Cada vez
viene más gente de España y cada vez es más difícil hacerse
de las rápidas fortunas de los primeros años. A todo lo
anterior, se suma y combina una nueva actitud de la Corona.
Espantada de las grandes prerrogativas dadas a las órdenes
y del poder local que pudieron reunir los encomenderos,
intenta a toda costa afianzar su poder por medio de los
órganos centrales.  Tratará de debilitar a las órdenes
apoyando a los nuevos obispos regalistas y de desanimar a
los encomenderos al limitar las encomiendas a una o dos
vidas; por otra parte, decidió no cumplir el prometido
repartimiento general de la tierra. Virrey, corregidores y
alcaldes mayores saldrían favorecidos.

Todos estos fenómenos son, de alguna manera, una
muestra de que se está cancelando lo que podríamos llamar
el “primer proyecto de vida” de la Nueva España, que
suponía una especie de república teocrática de indios
neófitos, dirigida por frailes y guardada por la fuerza de los
señores de la tierra, cuyo fin teórico sería realizar en América
la soñada república cristiana que se había mostrado tan

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



39

defectuosa en Europa. A ese proyecto lo sustituye un
“segundo proyecto”, que consiste en no intentar realizar
en América un fin más allá del europeo, sino simple y
llanamente rehacer Europa en América: es decir, hacer de
América otra Europa3.

El arte de conventos-fortalezas empieza a ser desplazado
en las tres últimas décadas del siglo XVI, por otro, incubado
en las ciudades. Este es el arte manierista, que procede de
los talleres europeos, los cuales poco a poco han ido
avecindándose en las ciudades, a veces venidos en las cortes
de los virreyes o atraídos por la riqueza de las ciudades.

El manierismo muestra la preocupación por las reglas
y la buena pintura, y alcanza  avances formales por la vía
de lo expresivo. En América los pintores quedaron desligados
del ámbito de los talleres europeos. La producción de los
maestros bastaba en el mercado y, sus hijos y discípulos
siguieron esa vía. Los pintores tuvieron que atenerse a sus
propios recursos, e importar los grabados –que no eran
tan variados como en las ciudades europeas– para los
círculos más estrechos.

Algunos artistas llegaron a América y tuvieron fortuna,
pero en general los americanos aceptaban las novedades
con reticencia. En ese ambiente llegaron a México cuadros
de Martín de Vos, flamenco que tuvo éxito en Sevilla, tanto
en su pintura como en los dibujos y grabados.  Llegaron,
también, Nicolás de Texeda y Francisco Morales, cuya obra
es incierta, y Francisco Zumaya, al que se le atribuyó el San
Sebastián que estaba en la Catedral de México.  El flamenco
Simón Pereyns llegó en 1566, con la corte del virrey Gastón
Peralta, marqués de Falces; suya es La Virgen del Perdón en
la Catedral de México, que se inspira en un cuadro de
Rafael, mediante un grabado de Marco Antonio, (obra que
se perdió en el incendio de 1967, pero de la que se conocen
buenas fotografías). La pintura del retablo de Huejotzingo
fue hecha en 1583 por Pereyns, con la participación de
Andrés de la Concha; varios cuadros son grabados diseñados
por Martín de Vos. En éste, Pereyns pinta la Circuncisión
que procede de Durero, vía de Martín de Vos (como ha
mostrado Francisco Stastny) grabado por Juan Sadeler. Con
esto podemos decir que el grabado es la base, en blanco y
negro, pero agregar el color y las variaciones son inspiraciones
suyas4.

De la Concha llegó en 1567 y realizó cuadros en la
catedral de Oaxaca y pinturas de retablos en Yanhuitlán y
Coixtlahuaca; algunos se basan en los grabados de De Vos.
 En el Museo Nacional de Bellas Artes está una Santa
Cecilia, un San Lorenzo y una Sagrada familia de su autoría5.
La pintura de De la Concha destaca en su elegancia y su

Francisco Sumaya. San Sebastián, Altar del Perdón. Catedral de México.

EL MANIERISMO “AMERICANIZADO”; EL GRABADO Y LA INFLUENCIA EN LA PINTURA



40

fino tratamiento.  Aquí se puede ver que los grabados son
la base, pero cada artista decide el color, hace los ajustes
e imprime su personalidad.

Los artistas de esa generación eran cultos, estudiaron
en talleres europeos de renombre, pero a su llegada a
América, tuvieron que someterse a la represión de la razón
del Concilio de México (1564), que se preocupaban de que
la doctrina no se alterara. La generación posterior ocupa
la obra de Baltasar Echave Orio. Él había nacido en
Guipúzcoa en el país vasco en 1547 ó 48 y había llegado
a México en 1573 pero, como infiere Manuel Toussaint6,
no habría de pintar sino hasta 1585, esto es, no había
conocido realmente la pintura europea. Su vasta obra era
americana y tuvo que atenerse a las estampas. La evolución
pictórica pasa por varias etapas, desde la Visitación y la
Anunciación, obras tempranas, a las historias del Martirio

de San Ponciano y de San Aproniano y las influencias tardías
venecianas (tal vez el influjo de Alonso Vázquez) como La
Adoración de los Reyes7.

Hay que hacer notar que los hijos y los discípulos de
los primeros pintores en América quedaron apartados de
Europa. Para mí es muy importante hacer notar que este
manierismo tiene un rostro diferente. Los pintores
americanos nunca atravesaron el mar. Sin embargo, el
manierismo americanizado sólo se da gracias al material
traído del otro lado del Atlántico, que era relativamente
escaso.

A partir de los manieristas europeos aparece el
manierismo en América y de aquí arranca una tradición
de la pintura americana. Aunque desde luego hay nexos
con Europa, especialmente en las imágenes de los grabados
en metal, la evolución del arte americano adquiere su hacer

Simón Pereyns.Virgen del Perdón.
Catedral de México.

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



41

propio y establece esta tradición. Algunos europeos se
fincan en México, como Alonso López de Herrera y Alonso
Vázquez. López de Herrera “el divino” abrazó la orden
dominica en México y ahí murió; eso explica su manera
ambigua de pintar en cuadros como La Asunción y La
Resurrección, y por otra parte los cuadros de Santo Tomás de
Aquino y El éxtasis de Santa Teresa de Jesús.

Alonso Vázquez, de origen sevillano, conocía el arte
veneciano; llegó a México en 1603 y murió en 1607, y trajo
consigo la influencia de la pintura con reflejos luminosos
de Baltasar Echave Orio. Los jóvenes Luis Juárez y Baltasar
de Echave Ibía, aún con sus maneras de hacer, netamente
americanizadas, aprendieron de Vázquez. Fue principalmente
Echave Orio quien aplicó estos conocimientos en sus últimas
obras, como lo podemos ver en La Adoración de los Reyes.
Yo creo que el renombre de Alonso Vázquez viene de su

forma de pintar los reflejos en los pliegues angulosos de
las telas, como en la Ultima Cena  de Sevilla, lo que a los
tradicionalistas mexicanos les resultaba novedoso. Los
autores de la colonia lo citan como “la buena escuela” que
trajo Alonso Vázquez.

Creemos que el San Miguel y  el Ángel de la Guardia
son pinturas de Luis Juárez, con influencia de Vázquez,
porque tienen rasgos de él, aunque su dibujo es más duro.
 La realidad es que la pintura de Juárez no se parece en
nada a la española, especialmente cuadros como el  Éxtasis
de Santa Teresa de Jesús  o como La imposición de la casulla
a San Ildefonso, así como varios de los ángeles llenos de luz
pero delineados ligeramente en Estanislao Kotzcka. Otro
caso es el Baltasar Echave Ibía, hijo de Echave Orio que
pintó dos Concepciones que tienen un dejo de arcaísmo,
con colores dorados, pero al contrario pintó también

Andrés de Concha. Martirio de San Lorenzo. Museo Nacional de Arte. México.

Baltasar Echave Orio. Martirio de San Ponciano. Museo Nacional de Arte. México.

EL MANIERISMO “AMERICANIZADO”; EL GRABADO Y LA INFLUENCIA EN LA PINTURA



42

paisajes bucólicos como en Los ermitaños San Antonio y San
Pablo, El Bautizo de Jesús o San Juan Evangelista8.

El manierismo pictórico en Europa, con maestros de
buenas maneras de hacer, cruzó el mar hasta América.  Es
la generación culta que llegó a México con Simón Pereyns
y Andrés de la Concha, contemporáneos de Bernardo Bitti,
Mateo Pérez Alesio y Angelino Medoro.  En la circunstancia
americana, los pintores cambian, tanto porque quedan
aislados del ambiente y sólo atenidos a los grabados, tal
vez por el control de la iglesia, que es más fuerte. Después,
los discípulos de ellos, ya americanos, se encontrarían en
una situación diferente.  Estos no tuvieron el apoyo de los

Luis Juárez. El Arcángel Miguel. Museo Nacional de Arte. México. Luis Juárez. Imposición de la Casulla a San Ildefonso. Museo Nacional de Arte.

talleres en el ámbito europeo, pero sí tuvieron éxito y
crearon sus propios talleres. Aprendieron de sus maestros
y estaban al tanto de los grabados que llegaban en las flotas;
pero no era la misma experiencia. Los pintores, como
Baltasar Echave Orio –que es clave en este proceso–, su
hijo Echave Ibía y Luis Juárez crean una tradición propia,
y cuando algunos pintores llegan a América, como es el
caso de Alonso Vázquez en México, se benefician de esos
ejemplos y se asimilan en esa tradición, pero su curso
continúa. Esto quiere decir que el manierismo en América
ha creado una nueva tradición. Es el manierismo
americanizado.

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



43

Baltasar Echave ibía. San Juan,
la visión de la mujer del Apocalipsis.

Museo Nacional de Arte. México.

EL MANIERISMO “AMERICANIZADO”; EL GRABADO Y LA INFLUENCIA EN LA PINTURA



44

NOTAS BIBLIOGRAFÍA

CAMELO ARREDONDO, R, GURRÍA LACROIX J., Reyes Valerio,
C., “Juan Gersón, Tlacuilo de Tecamachalco”, México,  Instituto Nacional
de Antropología e Historia, 1964.

MANRIQUE, J.A. “El manierismo en Nueva España: letras y artes”,
Anales # 40, México, 1976, pp. 107-116.

MANRIQUE, J. A., “La Dispersión del Manierismo”, documentos de un
Coloquio, México, Universidad Nacional  Autónoma de México, I.I.
Estéticas, 1980.

RUÍZ GOMAR, R., “El pintor Luis Juárez, su vida y su obra”, México,
Universidad Nacional Autónoma de México, I.I. Estéticas, 1987.

STASTNY, F., “Maniera o contramaniera en la pintura latinoamericana”
en La Dispersión del Manierismo, documentos de un coloquio, México,
1980, pp. 199-230.

TOUSSAINT, M., “Pintura Colonial en México” México, [ed. J. Moyssén],
México, Universidad Nacional Autónoma de México, I.I. Estéticas, 1965

TOVAR DE TERESA, G., “Renacimiento en México. Artistas y Retablos”,
México, SAHOP, 1982.

VICTORIA, J.G., “Un pintor en su tiempo. Baltasar Echave Orio”, México,
Universidad Nacional Autónoma de México, I.I. Estéticas, 1994.

1 CAMELO ARREDONDO, R, GURRÍA LACROIX J., REYES
VALERIO, C., “Juan Gersón, Tlacuilo de Tecamachalco”, México,
Instituto Nacional de Antropología e Historia, 1964.

2 MANRIQUE, J. A., “La Dispersión del Manierismo”, documentos de
un Coloquio, México, Universidad Nacional  Autónoma de México,
I.I. Estéticas, 1980.

3 MANRIQUE, J. A., “El manierismo en Nueva España: letras y
artes”, Anales # 40, México, 1976, pp. 107-116.

4 STASTNY, F., “Maniera o contramaniera en la pintura latinoa-
mericana”, en La Dispersión del Manierismo, documentos de un
coloquio, México, 1980, pp. 199-230.

5 TOVAR DE TERESA, G., “Renacimiento en México. Artistas y Retablos”,
México, SAHOP, 1982.

6 TOUSSAINT, M., “Pintura Colonial en México” México, [ed. J.
Moyssén], México, Universidad Nacional Autónoma de México, I.I.
Estéticas, 1965.

7 VICTORIA, J.G., “Un pintor en su tiempo. Baltasar Echave Orio”,
México, Universidad Nacional Autónoma de México, I.I. Estéticas,
1994.

8 RUÍZ GOMAR, R., “El pintor Luis Juárez, su vida y su obra”, México,
Universidad Nacional Autónoma de México, I.I. Estéticas, 1987.

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



uisiera concentrar esta intervención en el
valor que adquirió la expresión artística
precolombina, y principalmente aquella
mesoamericana, en Europa, luego de los
descubrimientos de Colón, en el siglo

siguiente y aún posteriormente.
La sensibilidad hacia tal percepción se desarrolló, sobre

todo, luego de la Ilegada de artesanías de metal precioso,
o considerado raro, y de varios códigos ilustrados de los
mayas y de los aztecas.

En ellos es necesario distinguir entre las reproducciones
ilustradas antes del viaje de Colón y los códigos sucesivos,
como el Mallabequiano y el Florentino1.

Parte de las imágenes de estos últimos, debidamente
traducidas con un sorprendente estratagema semántico, a
un lenguaje manierista, sirvieron sobre todo para describir
y denunciar escenas del martirio sufrido por los católicos,
por obra de los luteranos y los calvinistas.

Obviamente no todos los temas tratados por los códigos
americanos fueron útiles para descubrir esto, sino sólo la
parte en que se ilustraban momentos de la vida cotidiana
o escenas de sacrificios.

Según me resulta, nunca fueron utilizadas imágenes
o escenas de las batallas o de los exterminios referidos a la
conquista española, si bien esos episodios fueron narrados

45

e ilustrados en el llamado Código Ríos, que forma parte de
las colecciones del Vaticano y en el Código Florentino,
conservado en Florencia desde aproximadamente 1578,
cuando fue enviado por Felipe Il de España, como obsequio
en ocasión de la boda de Francisco I Médici y Blanca
Cappello2.

Las artesanías precolombinas, especialmente aquellas
realizadas en oro y plata, pasaron enseguida a ser objeto
de estudio de los artistas, que se inspiraron en ellas de
distintas maneras: es notable el apunte, que ya dieron a
conocer los profesores Mesa y Gisbert, dejado por Dürer
en su Diario3.

Es necesario recordar también que, por ejemplo, las
formas del demonio contrastado por S. Jorge, en el S. Jorge
y el dragón, incluído entre los paneles pintados al óleo en
el Sepulcro de la familia de Giorgio Vasari en Arezzo, fue
representado con una forma de pavo y de serpiente por el
pintor f lamenco Juan Van Straet, o Stradano.

Parece tratarse de una especie de “quetzalcoatl”, en
todo caso de una réplica del Pavo ya fundido en bronce en
aquellos mismos años por Jean de Boulogne, otro artista
flamenco, originario de Douai4.

EI mismo motivo del dios serpiente-pájaro resulta
central en la decoración de una montura de gala ideada
por Jacopo Ligozzi, en los inicios del 1600, para un miembro

PROTOTIPOS ICONOGRÁFICOS AMERICANOS EN ITALIA ENTRE MANIERISMO Y BARROCO



46

de la Casa de los Médicis5; mientras que se le atribuye un
casquete con forma mesoamericana a un sacerdote hebreo
en un diseño de Matteo de Pietro Gondi de Leccia, aún
hoy conocido como Mateo Pérez de Alesio, quien ilustró
la escena de Cristo a la columna.

De este artista puede citarse además la imagen del sol,
muy diseñado y estilizado, que hace de fondo al Bautismo
de Cristo pintado por Mateo en Malta, grabado luego con
buril por Pierre Pierret.

La sugestión más evidente que recibimos de las obras
hechas por Matteo en el Perú es una drástica simplificación
del diseño, con la cual el artista demostró la sensibilidad
por el trazo esencial de los artistas locales, comenzando
por Guamán Poma6.

Los rituales alquimistas y mágicos que eran en boga
entonces en Europa habían empezado a mezclarse con
ciertos ritos de los indígenas americanos y asimilarse en

algunos de sus procedimientos. En 1609, Celio Malespini,
en una de sus Dugento Novelle, refiriéndose a una fiesta
organizada en Florencia en 1577 por el duque Francisco y
su amante veneciana Blanca, en el jardín de la casa de ella,
describió las conjuras de un mago que apareció para asustar
a los invitados, y ciertos procedimientos que aun hoy
realizan los curanderos andinos en el territorio entre Perú
y Bolivia: obligando a los presentes a sentarse alrededor de
un círculo, este mago imponía silencio y lanzaba “agudísimos
silbidos hacia los cuatro puntos cardinales7”, Ilamando
luego a los espíritus haciendo aparecer la voz desde abajo
de la tierra mediante unas cañas.

Probablemente sólo se trató de una cita desde la Historia
del Almirante don Cristóbal Colón por su hijo Fernando,
donde se cuenta que los caciques de la isla española daban
la voz a sus ídolos mediante tubos conectados con un
ángulo oscuro de la cabaña, desde donde hablaba una

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO

Jan Van Straet, S. Jorge y el dragón, óleo sobre lienzo, Sepulcro Vasari, Abadía de Ss. Flora y Lucilla, Arezzo.



47

persona escondida, que había sido instruída por el cacique8.
Para las ya recordadas escenas de crueldad, el discurso

es más complejo y más articulado, y entonces los recursos
iconográficos de los mismos pueden seguirse con una cierta
continuidad.

Cuando hablamos de imágenes que ilustran las
atrocidades cumplidas por y sobre las poblaciones
amerindias, no se puede dejar de mencionar las estampas
de Thedor De Bry. Respecto a este imaginativo artista
flamenco, podemos decir que la configuración de sus
grabados, los arreglos, los objetos y los paisajes son aquellos
europeos, o mejor dicho los del arte italiano del siglo XVI,
y las actitudes de los personajes de algunas imágenes parecen
salidas del taller de Rafael. Por ejemplo, en una escena de
canibalismo de las poblaciones Tupinambas9, las dos figuras
femeninas de espaldas, parecen tomadas prestadas o extraídas
del penacho pintado al fresco, con Cupido y las Gracias, que
enmarca el Banquete de Boda de la “Loggia di Psiche”, obra
de Rafael y de sus colaboradores, que se encuentra en la
Mansión de la Farnesina en Roma.

Las mismas figuras recuerdan además las actitudes de
los dos invitados en el Noble banquete pintado por Giulio
Romano en la Sala de Psique del Palacio Té en Mántua.

Tal vez habría que buscar las profundas motivaciones,
de acuerdo a la rigidez cultural posterior al Concilio de
Trento, a causa de las cuales la imagen del banquete de los
dioses clásicos se transforma en aquella de salvajes
antropófagos.

Thedor De Bry delineaba hechos y personas con
instrumentos de su propia formación cultural e icónica.
Pero mientras él trabajaba, el artista toscano Nicolò
Circignani, Ilamado el Pomarancio, estaba pintando al
fresco en Roma, en los dos colegios jesuitas de S. Stefano
Redondo y de S. Tommaso de Canterbury, donde se
instruían los misioneros del Órden que partían para
Alemania e Inglaterra. Mientras se les brindaban enseñanzas
teológicas y doctrinarias, se les trataba también de inculcar
como “familiar” la idea de la muerte eventual pero no así
remota, y la idea del martirio entre tormentos atroces10.

A este fin fueron realizadas por Circignani, horrorosas
escenas de tortura de santos y protomártires. Estas obras
se pueden observar aún hoy en las paredes circulares de la
iglesia de S. Stefano Redondo, mientras que el ciclo de S.
Tommaso de Canterbury fue destruído y solamente
quedaron copias tardías in situ, pintadas al fresco en el siglo
XVIII, así como del otro complejo de S. Stefano, una

Theodor de Bry. Los Tupinambas, grabado al buril, de Americae Retectio.

Jacopo Ligozzi. Estudio por una montura de gala, pluma y acuarela, Uffizi,
Gabinetto Disegni e Stampe, Florencia.

PROTOTIPOS ICONOGRÁFICOS AMERICANOS EN ITALIA ENTRE MANIERISMO Y BARROCO



48

versión contemporánea de los primeros frescos, grabada
por Giovan Battista de Cavalieri11.

En las escenas pintadas y en los grabados fielmente
extraídos de éstas, se denota una clara continuación
iconográfica y un recuerdo de las imágenes de los citados
códigos Florentino y Mallabequiano y por lo menos en la
pintura al fresco del Martirio de S. Vitale, en la iglesia de S.
Stefano, el artista le atribuye a uno de los personajes un
gorro típico de los indígenas americanos.

Se puede confrontar el Martirio de S. Dionisio con la
escena en el folio 6v del libro V del código Florentino [C.
F.] y el Palacio quemando, pintado en el mismo fresco, con
aquello dibujado en la hoja 70 del código Mallabequiano
[C. M.].

Así mismo se pueden confrontar: el Martirio de S.
Clemente con el dibujo del Hombre que precipita, en el folio
13v del libro IV del C. F.; el Martirio de S. Enrique con
el folio 89v del libro II del C. F.; el Martirio de Juan Fischero
y aquello de S. Pedro Obispo con el folio 110v del Apéndice
del libro II del C. F.: el Martirio de los Ss. Juan, Pablo y Bibiena

con el folio 30v del libro IV [C. F.]; el Martirio de S. Edmundo
Campiano, de S. Cecilia y de S. Juan Evangelista con las hojas
70 y 73 del C. F., la hoja 54v del código Ríos [C. R.] y las
hojas 34, 39, 75 del código Tro-cortesiano [C. T.] y el folio
25r del libro IV de C. F.

Se parangonan también los Martirios de Cartujanos,
Jesuitas y sacerdotes con el folio 110v del libro II y las hojas
25r y 30v del libro IV del código Florentino, las hojas 70,
73 del Mallabequiano, la hoja 54v del código Ríos y la 75,
l del Tro-cortesiano; el Martirio de S. Erasmo con el folio 19v
del Florentino.; el Martirio de S. Felícita y los sietes Hermanos
con el folio 158v del libro II del mismo código.

Las acciones del código Florentino vienen registradas
por Pomarancio conservando de las imágenes americanas,
en aquellas representaciones atroces, la falta de participación
emotiva y de expresión en las caras, ya sea de las víctimas
como de los verdugos, y el contexto diseñativo a través de
un esquema prospéctico muy simple o casi rudimentario,
y en plein air, así como en las ambientaciones de los
prototipos americanos. En esto, las obras de Pomarancio

Rafael y Colaboradores
(Giulio Romano), Cupido y las Gracias,
pintura al fresco, Farnesina, Roma.

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



49

se diferencian netamente de aquellas de De Bry.
Justamente el alejamiento contextual, que luego será

uno de los elementos sobre los cuales insistirá la sensibilidad
y la estética del barroco, es el punto fuerte de los frescos
con los cuales Pomarancio debía inducir y provocar, en los
espectadores, un acercamiento y la familiaridad con aquello
que luego será definido, en el siglo XX, como el concepto
de perturbador: el Ünheimlich freudiano.

Diversamente podía generarse terror, arrepentimiento
y un hipotético acto de abjuración, en los aspirantes
mártires, en el momento de la prueba extrema. Cosa que
quién había encargado e ideado los frescos romanos
consideraba el principal daño que se debía evitar.

En algunas escenas grabadas por De Bry, la exhibición
de partes de miembros humanos, expuestas bien ordenadas,
o dispuestas sobre parrillas a cocinar en hogueras, tendrá
un muy peculiar desarrollo, que luego Ilevará el arte hasta
el círculo de los señores de impecables cuellos blancos de
la Lección de anatomía del doctor Nicolaes Tulp, pintada por
Rembrandt en 1632.

Mientras tanto vale recordar que La tienda del carnicero
del boloñes Annibale Carracci (1583-1585) y las Carnicerías
alegóricas de su conciudadano Bartolomeo Passerotti, de
pocos años más tarde, con sus vendedores sonrientes y
guiñantes, no hubieran sido concebibles antes de las obras
de Pomarancio y antes del descubrimiento de los prototipos
americanos.

De estos proceden igualmente los bodegones de
pintores f lamencos como Pieter Aersten, finamente
simbólicos y por ello moralmente aceptables, tal como las
matanzas de indios en tiempos de la conquista en nombre
de la evangelización.

Toda la producción de este género confluye al final,
abandonando cualquier trazo de presencia humana, en los
trágicos despojos del Buey matado de Rembrant (1655): el
pintor holandés debió conocer las obras de De Bry y de
Cavalieri, y sin duda conoció y apreció el codiciado y
controvertido grabado con buril, luego de un dibujo de
Mateo de Alesio, del Martirio de S. Estéban, tema iconográfico
contemplado también en las pinturas al fresco de
Pomarancio, y por entonces ya representado al óleo por
este pintor, en colaboración con Mateo mismo, en una
pala de altar, en el pueblo italiano de Cittá de Castello.

En aquel último grabado del Martirio se inspiró, en
efecto, Rembrandt en 1625 para realizar un lienzo sobre
el mismo tema, que hoy se encuentra en el Museo de Bellas
Artes de Lyón.

EI sentido de compromiso emotivo que provocan
sobre el espectador los frescos de Nicolò Pomarancio fue

Nicolò Pomarancio. Martirio de S. Dionisio, pintura al fresco, iglesia de S. Stefano
Redondo, Roma.

Anónimo. Hombre sin cabeza, Código Florentino por Bernardino de Sagahún,
Biblioteca Mediceo Laurenziana, Florencia.

PROTOTIPOS ICONOGRÁFICOS AMERICANOS EN ITALIA ENTRE MANIERISMO Y BARROCO



50

Nicolò Pomarancio, Martirio de S. Clemente, pintura al fresco, Iglesia de S. Stefano Redondo, Roma.

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



51

Nicolò Pomarancio. Martirio de S. Vitale, pintura al fresco, Iglesia de S. Stefano
Redondo, Roma.

reconocido por Miguel Angel Merisi de Caravaggio, quien
apreció la alta dramaticidad de las obras y recordó la versión
en estampa de éstas cuando, en su Entierro de S. Lucía, de
1608, reprodujo la pareja de trabajadores con pala que ya
habían aparecido en la escena del Martirio de S. Vitale en
S. Stefano Redondo12. Escena que a su vez parece haber
traído inspiración en la hoja 56v del código Ríos y en el
folio 25r del libro IV del código Florentino.

En aquella época Caravaggio ya se había referido a la
obra de igual sujeto, grabada por Pierre Pierret, luego de
un dibujo de Matteo De Leccia, para la composición de su
primera variante de la Conversión de S. Pablo, y ya había
tomado la figura del esbirro, insertada en primer plano en
el Martirio de S. Mateo, desde un personaje central pintado
al fresco por Antonio Circignani de Pomarancio, hijo de
Nicolò, en un luneto de la iglesia de Jesús, en Roma.

Las radiografías hechas en el lienzo del Martirio de S.
Mateo durante las últimas restauraciones revelaron, entre
los personajes pintados anteriormente en la obra y luego
borrados, un esbirro, ubicado en el centro del dibujo,
seguramente tomado de la imagen de Perseo que Jan Stalf
(artista flamenco de formación vasariana) algunos años
antes había pintado en la fachada del palacio florentino
Mellini Fossi.

EI reconocimiento como el palacio mejor decorado
de la ciudad, que tuvo este edificio en el momento de la
inauguración de su fachada, muestra también aquí que
Caravaggio fue sensible a las novedades y se confrontaba
con gusto con los mejores y más eficaces modelos
contemporáneos, como había sucedido con las obras de
los Pomarancios, denotando el intéres del maestro lombardo
por los manieristas presentes en Toscana, en una precisa
continuidad iconográfica entre el uno y los otros13.

Más el encanto del mundo americano influyó sobre
Miguel Angel de Caravaggio, no sólo en forma indirecta,
a través de cuanto hasta ese momento había podido percibir
del arte del siglo XVI, sino también de manera inmediata,
personal y doméstica.

Sabemos que el pintor fue un gran apasionado del
juego de la Pallacorda, o sea de la pelota, practicado con
raquetas especiales, como el actual tenis.

Si bien sabemos que los juegos con pelota ya existían,
según diversos casos e independientemente de la historia
de los varios continentes, en Italia, las formas y las reglas
fueron estudiadas y codificadas por primera vez en 1566,
por obra de Antonio Scaino14. Scaino tuvo máxima
consideración por las versiones tradicionales del juego entre
las poblaciones mesoamericanas, y por los presupuestos y
significados del mismo como alegoría “cósmica” y juego

Anónimo. Hombre que precipita, Código Florentino por Bernardino de Sagahún,
Biblioteca Mediceo Laurenziana, Florencia.

PROTOTIPOS ICONOGRÁFICOS AMERICANOS EN ITALIA ENTRE MANIERISMO Y BARROCO



52

Anónimo. Juego de la pelota, dibujo, Código Mallabequiano, Biblioteca Nacional
Central, Florencia.

Anónimo. Escena de incineración, dibujo, Código Ríos, Biblioteca Vaticana,
Roma.

de los dioses, según las teorías expuestas en el Popol Vuh de
los mayas y las formas practicadas por los aztecas15.

Podemos verificar entonces la analogía que existe entre
los diseños de los campos de juego, insertados en el texto
de Scaino, y las relaciones dimensionales de aquellos
reproducidos en el interno del código azteca Mallabe-
quiano 16.

También en Europa, y antes del descubrimiento de
Colón, este tema había sido tratado en el Gioco della palla
de Nicola Cusano, quien le había dado connotaciones
cristológicas17.

Caravaggio seguramente fue sugestionado por las
implicancias filosóficas del juego como lucha entre el bien
y el mal, entre lo verdadero y lo falso, entre la luz y la
sombra: un contraste que también el arte expresaba en ese
momento histórico y que habría señido fuertemente los
carácteres del barroco18.

No nos olvidemos además que justamente una pelea
surgida como consecuencia de protesta durante un partido

fue la causa de cambios biográficos irrevocables para el
pintor, que luego de haber escapado de Roma perseguido
por la justicia del Papa, no puso más un pie en la ciudad.

Precisamente los momentos del juego de la Pallacorda
parecen caracterizar la pose del esbirro que hiere el santo
en el Martirio de S. Mateo apenas citado: símil a un jugador
armado con su raqueta que tira la pelota con fuerza y
rapidez.

Otra imagen de Caravaggio, útil para esta tesis puede
considerarse aquella del verdugo en la gran obra maestra
de la Degollación de S. Juan Bautista, en Malta. EI gesto del
hombre recuerda el que aún hoy realizan los jugadores de
tenis al recoger la pelota que termina en el campo, poniendo
la otra mano detrás de sí para no tocar el terreno con la
raqueta.

También aquí es necesario considerar que en la
formación iconográfica e idealizadora de Merisi tuvo
igualmente que existir un recuerdo de la actitud, muy
parecida, de otro verdugo pintado por el campeón de la
Maniera, Francesco Salviati, en el fresco del mismo tema,
realizado en Roma en el Oratorio de S. Juan degollado.

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



53

NOTAS

1 Ambos códigos se conservan en Florencia, respectivamente en la
Biblioteca Nacional Central y en la Biblioteca Mediceo-Laurenziana.
Los otros códigos a los cuales nos referimos, consultados en las
relativas reproducciones tipográficas, son aquellos indicados con
los siguientes nombres: Borgia, Cospi, Ríos, Tro-cortesiano, Vaticano,
Vindobonense.

2 Cfr. Il Manoscritto Messicano-Vaticano 3738 denominato codice Rios,
riprodotto in fotocromografia per incarico di sua eccellenza il duca
di Loubat per ordine della Biblioteca Vaticana, Roma, Stabilimento
Danesi, Tipografia Vaticana, 1900.

3 J. DE MESA-T. GISBERT, EI pintor Mateo Pérez de Alesio en
“Cuadernos de Arte y Arqueología”, 1972, n. 2, p. 106.

4 Cfr. Lepri, Vasari. Luci e ombre en N. Lepri-A. Palesati, Fuori dalla
Corte, Documenti per la biografia vasariana, Arezzo, Provincia de
Arezzo-Le Balze, 2003, pp. 9-38, pp. 35-36. Luego del diseño del
mismo Jan Van Straet, Sadeler representará  en un grabado las
formas de un dodo.

5 Cfr. Uffizi, Gabinetto Disegni e Stampe, Florencia, nn. 6938 A e
6939 A. Los diseños fueron atribuidos a Ligozzi por Alessandro
Cecchi quien hace referencia al torneo “desarrollado en Santa Croce
durante el carnaval de 1616, en el que tuvieron parte Cósimo Il
Médicis y su hermano Don Lorenzo”. Cfr. Cinco siglos de diseño
veronés, encargado por S. Marinelli, Firenze, Olschki, 2000, pp. 80-
82. Cfr. D. Heikamp, I Medici e il Nuovo Mondo, en “L'Oeil”, 1966,
pp. 16-28. Cósimo Il y Don Lorenzo eran hijos de Ferdinando l,
quien había demostrado un vivo interés por las colonias americanas
e intentado tomar posesión de la costa brasileña del Espíritu Santo.
Con la complicidad de corsarios ingleses, el duque logró Ilevar
partidas de metal precioso desde el Perú a Toscana. Cfr. A. Palesati-
N. Lepri, Matteo da Leccia, manierista toscano dall’Europa al Perú,
Pomarance, Edizioni de “La Comunità”, 1999, p. 28.

Ligozzi realizó para los Medicis varios estudios y diseños de la flora
y de la fauna americanas.

6 Cfr. Palesati-Lepri, Matteo da Leccia, cit., pp. 126-128 sgg.
7 Cfr. Dugento novelle del Signor Celio Malespini, nelle quali si raccontano

diversi avvenimenti così lieti, come mesti e stravaganti, Venezia, AI Segno
d’Italia, 1609, f. 83v., citado en N. Lepri, La “Festa Labirintica’ degli
Orti Oricellari (1578), en “Medioevo e Rinascimento, annuario del
Dipartimento di Studi sul Medioevo e il Rinascimento dell’Università
di Firenze’, XIII, 2002, 5, pp. 333-377, p. 345.

8 Cfr. Lepri, La “Festa Labirintica”, cit., p. 342; véase también R.
Pané, Relaciones sobre la antiguedad de los indios, edición de A.
Morino, Palermo, Sellerio, 1992, p. 75.

9 Cfr. Theodor De Bry, Americae Retectio, Francfort, [Theodor de
Bry], 1590-1618, III, 1592. La producciòn de grabados por parte
del artista flamenco fue recogida en los numerosos volúmenes de
la obra y continuada por sus sucesores luego de su muerte, entre
1590 y 1618.

Véase  también B. Bucher, Icon and Conquest. A structural Analysis
of Illustrations of De Bry's Great Voyages, Chicago, University of
Chicago Press, 1981, passim.

10 Respecto a este pintor y a las referencias bibliográfícas relativa a su
obra, cfr. A. Palesati-N. Lepri, Sobre la Inmaculada Concepción de
Nicolò Circignani, en "La Comunità di Pomarance", 1996, n. 2; ldem,
Le opere del Pomarancio a Città di Castello, ibid., 1996, n. 4; Idem,
Tra Salviati e Vasari: esperienze tosco- romane in un libro di disegni a
Pomarance, ibid, 1997, n. 2.

11 Cfr. Ecclesiae militantis triumphi sive Deo amabilium martyrum gloriosa
pro Cristi ride certamina prout opera rr. Pp. Soc. lesu impensa F. R. Gregorii
Pp. XIII in ecclesia S. Stephani Rotondi Nicolai Circiniani pictoris manu
visuntur depicta, Roma, Baptista De Cavaleriis Aeneis typis, 1633

[1583]; Ecclesiae anglicanae trophaea sive martyrum qui pro Cristo
catholicaq fidei veritate asserendo, antiquo recentioriq persecutionum
tempore, mortem in Anglia subierunt passiones Romae, in Collegio Angelico
per Nicolaum Circinianum depictae, per lo Bap de Cavaleriis Aeneis typis
representatae, Roma, Ex Officina Bartholomaei Grassi, 1584. Estos
últimos grabados fueron también insertados en el texto de la obra
anonima Theatre de cruautez des Hereticques/ de nostre temps. Traduit
du latin en françois, en Anvers, chez Adrien Hubert, 1588. Cfr.
también Giovanni Battista Cavalieri: un incisore trentino nella Roma
dei Papi del Cinquecento, a cura di P. Pizzamano-R. Adami, Rovereto,
Nicolodi, 2001, passim.

12 Pomarancio muestra aquí de conocer también un personaje se-
cundario pintado en la Batalla de Ostia, en una de las salas del
Vaticano, por Rafael y sus colaboradores,.

13 Directamente referida a Giorgio Vasari puede ser, por ejemplo, la
cita que Caravaggio hace de la actitud de un Apolo que Vasari había
pintado en el artesonado del dormitorio de su casa aretina. Carav-
aggio repropone la misma figura adaptándola a un personaje ubicado
en el centro de la Llamada de Levi de Alfeo. De esta enorme y
famosísima tela, el Rottgen reconocía un antecedente en un fresco
atribuído por el historiador a Giuseppe Agellio, alumno de Cristoforo
Roncalli, pintor también éste originario del pueblo de Pomarance.
Justamente el Roncalli pudo entonces transmitir diseños de la figura
pintada por Vasari, obtenidos gracias a la familiaridad de sus
parientes aretinos con Pietro Vasari, hermano de Giorgio. Cfr.
Lepri, Vasari. Luci e ombre, cit., p. 20; Palesati-Lepri, Matteo da Leccia,
cit., p. 203. En más de una ocasión Matteo debió utilizar los diseños
de Vasari para sus obras; por ej. para los frescos de S. Caterina della
Rota, en Roma.

14 17 Cfr. A. Scaino, Trattato del gioco della palla, por G. Nonni, Urbino,
Quattro venti, 2000 [1566], p. X: "Muy antiguo y no debidamente
documentado es el origen, en sus varias e innumerables formas,
del juego de la pelota, tanto que se agranda entre los estudiosos la
hipótesis de un nacimento poligenético [...]. Entre la actividad
lúdica mayormente practicada [por los Mayas] debe mencionarse
el juego de la pelota, que revestía las valencias rituales. Mediante
este juego el hombre recreaba la lucha entre entidades contrapuestas
(el sol y la luna, el dia y la noche) y auguraba su continuidad".

15 Cfr. La Bibbia Maya, il Popol Vuh: historia cultural de un pueblo, por
R. Girard, Milano, Jaca Book, 1976, pp. 242-243; cfr. tambien S.
Jacomuzzi, Gli sport, Torino, U.T.E.T., 3 voll., Il, p. 189. ‘Los antiguos
soberanos mexicanos debían observar en el cielo a media noche las
constelaciones de la Orsa Mayor, que era Ilamada con el nombre
de 'Hemisferio de las estrellas'; tal vez justamente en aquel hemisferio
celeste se desarrollaba el juego de la pelota entre los dioses de la luz
y los dioses de la oscuridad, segun lo testimonia un antiguo código
del zodiaco’.

16 Se confronta más facilmente la reproducción gráfica: Codex Magli-
abechianus, de F. Anders, Graz, Akademische Druck, 1970, h. 80.
Véase también el diseño en la h. 7 del código Vindobonense.

17 “Digo que este juego expresa el movimiento de nuestra alma que
va desde su reino de la vida en la cual es la calma y la felicidad
eterna. En el centro de este reino se encuentra, como monarca,
Jesús Cristo, nuestro rey, que nos ha dado la vida. Siendo igual a
nosotros, mueve la esfera de la persona en modo de posarla en el
centro de la vida. Como él nos ha dejado su ejemplo, hacemos lo
que él hizo”: Nicola Cusano, Il gioco della palla, introducción,
traducción y notas a cargo de G. Federici Vescovini, Roma, Città
Nuova, 2001, p. 83.

18 Eran temas de tormento interior para los artistas ya un siglo antes.
Véase por lo menos, sobre  este eterno contraste, el estudio de
Miguel Angel Buonarroti en un manuscrito que se encuentra en
el British Museum de Londres.

PROTOTIPOS ICONOGRÁFICOS AMERICANOS EN ITALIA ENTRE MANIERISMO Y BARROCO





n el libro editado hace un año en Italia
y titulado Maniera moderna e Manierismo1,
Renato Barilli, profesor de la Universidad
de Bolonia, vuelve a defender las
definiciones que del fenómeno artístico

dieron los críticos de la escuela austro-alemana, como Max
Dvorak, Walter Friedländer, Arnold Hauser, y sus discípulos
italianos como Giuliano Briganti y Giulio Carlo Argan,
contrariamente a las teorías difundidas por el historiador
del arte John Shearman, del manierismo como movimiento
anti-renacentista y anti-clásico.

Ellos subrayaban que las características fundamentales
del manierismo fueron el anti-naturalismo, la abstracción,
la estilización. Y reconocían su inicio en Toscana con Rojo
Florentino, Jacopo Pontormo y Daniele de Volterra2.

Estos artistas fueron quienes desarrollaron primero
escenas sin contentarse con una perspectiva de profundidad,
sino disponiendo figuras superpuestas, según diferentes
planos (planos ideales y espaciales, no narrativos como en
los polípticos y en las grandes pinturas al fresco de los siglos
anteriores) y en una marcada tensión vertical. En aquella
época se pretendía componer el desgarro doloroso entre
exigencias celebrativas y fuertes tendencias místicas. El arte
nuevo expresaba efectivamente la ideología del poder de
los Médicis en Florencia y del papa en Roma, pero se

55

transformaba en algo muy personal, con lo que los artistas
manifestaban el deseo de renovación y de reforma que iba
recorriendo la Iglesia en el 1500. Entre 1503 y 1504 Miguel
Angel, en Florencia, no casualmente luego del estudio de
los nórdicos, produjo sus primeras obras visiblemente
organizadas en planos diferentes o de todas maneras más
complejas, como la Sacra Familia dicha Tondo Doni, o los
dibujos para la Batalla de Cascina. En Roma, Rafael pintó
la Coronación de la Virgen que hoy se encuentra en la
Pinacoteca Vaticana. Las primeras composiciones pictóricas
piramidales, que en Florencia, a fines del 1400, sustituyen
el esquema triangular de la perspectiva con una disposición
sintáctica y jerárquica de los personajes, se determinan
justamente en contraposición con los desfiles paratácticos
de santos a los costados de la Virgen, apreciables en tantas
palas de la escuela de S. Marco, donde sobresale la
inspiración en los preceptos de igualdad de Savonarola y
en su sentido de la historia como pasaje constante, bajo
el ojo eterno e inmutable de Dios. Así es como se pierde
el gusto medieval y renacentista por las imágenes compuestas
en grandes pinturas murales, o por retablos hechos con
varias pinturas unidas con cornisas, molduras, u otros
elementos decorativos. Mientras que en España, esta
división y superposición permanece, en Italia el verticalismo
aparece más bien en cada una de las figuras3. Podemos



56

apreciarlo hasta en aquellas pintadas por Sandro Botticelli,
artista seguidor de Savonarola, por encargo de notables
florentinos: aunque la composición queda esencialmente
horizontal, cada uno de los personajes se alarga
fatigosamente, como llevado por impulsos discontinuos y
casi según una línea de trayectoria no recta, sino en zigzag,
como siguiendo un movimiento pendular. Aquí el artista
expresa la intuición de una nueva maniera, dado que este
término, aún cuando será usado por Vasari más de medio
siglo más tarde, será todavía simplemente un sinónimo de
estilo.

Según las mismas líneas parecen haber sido construídas
también muchas pinturas del jesuita italiano Bernardo
Bitti y muchas obras figurativas flamencas de la segunda
mitad del siglo XVI. Este modo pendular, muy característico
de la época, llegó a conf luir en el manierismo
hispanoamericano, perdurando en grabados didascálicos
y tardíos, cuales las ilustraciones geometrizantes de Alonso
Ortiz de Ovalle, a finales de la tercera década del 16004 y
representando un indicio y una peculiar expresión artística
de las dificultades existenciales, de los “dramáticos choques
provocados por la unidad del mundo”, de los cuales habló
Fernand Braudel.

El manierismo manifestó hasta consecuencias estéticas
extremas el momento de investigación, de recolección, de
virajes sucesivos, que caracterizan el declinar del
Renacimiento y la época de los descubrimientos
transoceánicos. El manierismo de las colonias
sudamericanas, por la abundante producción icónica que
éstas ofrecieron y requirieron debido a la evangelización
católica y a la propaganda religiosa incrementada por el
Concilio de Trento, constituye de alguna manera la madurez
de aquello nacido en Europa, filtrada por la lejanía del
lugar donde se produce. Por esto nos permite tener la
certeza de las sedimentaciones estilísticas presentes en aquel
europeo, en particular en el tosco-romano. Podemos por
ejemplo verificar, a través de él, la importancia, para nada
marginal, de los aportes clásicos y renacentistas. El pasaje
al barroco vendrá justamente con la elaboración de
elementos de crisis precedentes, abrazando una estética
condicionada por la cultura y la imaginación de los pueblos
conquistados y donde prevalecen la articulación espacial,
la expansión radial y los modos circulares.

Santiago Sebastián escribe que la sensibilidad hacia el
elemento americano empieza a hacerse más fuerte con el
avento del barroco5. Personalmente, pienso que el fenómeno
del barroco es un hijo de América.

Para el arte italiano es tal vez la arquitectura de
Francesco Borromini el más extraordinario punto de

Francesco Borromini. Linterna de la iglesia de S. Ivo alla Sapienza, dibujo,
Colección Albertina, Viena.

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



57

encuentro entre las líneas cortadas y el diseño circular. El
artista elabora las visiones manieristas de Philippe Galle y
de Marten van Heemskerck, el sentido de la luz de Bramante
y de sus secuaces milaneses, los estudios sobre la relación
entre cóncavo y convexo ya del gótico español y nordeuropeo
(antecesores de la arquitectura de tantas portadas andinas
y punto de partida por las experiencias rococós del
Aleijadinho y de Francisco Araujo), con aquellos conducidos
un siglo antes en Roma por Pirro Ligorio y Baldassarre
Peruzzi. Ejemplo fundamental son lo diseños que Borromini
traza para la linterna de S. Ivo alla Sapienza, en Roma
(1643-1648), donde se encuentran líneas quebradas y líneas
circulares6. Hacia 1645, el artista propuso al cardenal
Pámphili, la construcción de una mansión en Roma que
se distinguiera por sus cualidades “políticas, científicas,
humanísticas y religiosas7”, respetando la dirección de los
vientos, la posición del sol y de los astros. Él imaginaba un
jardín con canales navegables y recintos de animales exóticos
de toda clase. Borromini no sabía nada de navegación ni
de viajes más allá del océano, pero como Colón debió haber
pensado en el Nuevo Mundo como en una tierra prometida,
o un Edén: y por lo tanto en una nueva fuente de inspiración
perenal y absoluta, como hasta aquel momento solo las
imágenes bíblicas habían sido.

Es como si el camino del hombre y su misma evolución
personal se complicasen, en el imaginario europeo, luego
de los viajes de Colón; y la historia se moviera por
desviaciones sucesivas, diseñando al final un recorrido más
amplio y pidiendo un tiempo de viaje más largo. La vía se
vuelve tan hancha como el océano mismo, así que las formas
zigzagantes, el movimiento pendular que muchas veces
parece guiar los pinceles de los artífices manieristas, son
paragonables a la obsesión de idas y vueltas de los barcos
intercontinentales.

El problema del tiempo se hace entonces fundamental.
Diego de Astudillo y Domingo de Soto estudian los
movimientos uniformiter difformes, Galileo Galilei el
movimiento pendular: la familiaridad de Galileo con el
pintor Ludovico Cigoli determina la particular atención
de éste hacia los temas astronómicos y sus construcciones
de figuras según las constelaciones. América proporciona
su propio caso, ofrece su sello. La tilma de la Virgen de
Guadalupe enseña las constelaciones visibles en el cielo, la
noche milagrosa de la aparición a Juan Diego8.

También la media luna sobre la cual se muestra, en
las pinturas, la Mujer del Apocalipsis, imagen de la Purísima
Concepción, parece la trayectoria de un péndulo, cuyo eje
es justamente María, instrumento divino del tiempo. Esta
interpretación explica porqué la representación es mucho

más frecuente en los países católicos del imperio ausbúrgico9

y en las colonias americanas, que en Italia, donde la
producción de obras de este tema fue definidamente conexa
a la predicación de los Franciscanos. Ellos sostuvieron este
dogma (reconocido por la Iglesia solamente en 1854) en
contraposición con los Dominicos, que, por el contrario,
concentraron su obra en la devoción por el rosario, sobre
todo a partir de 1571, luego de la victoria de Lepanto,
dedicada por el Papa dominico Pío V a la Virgen del Rosario10.

En 1569 Federico Barocci, que se había criado en el
taller de relojería de su familia, obsesionado por el paso

Federico Barocci. Perdón de Asís, óleo sobre lienzo, Iglesia de S. Francisco,
Urbino.

MODO PENDULAR Y MODO CIRCULAR EN LA CODIFICACIÓN DEL TIEMPO EN EL ARTE



58

del tiempo y acondicionado por ello aún en sus experiencias
artísticas, pinta una Deposición de la cruz, donde el cuerpo
del Salvador, alargado a través del dibujo como agujas de
un reloj, parece marcar las cinco menos cinco, hora de las
vísperas. En el Perdón de Asís (1576), Cristo levanta el pie
derecho como si estuviera dando un paso.

Este paso, así suspendido en el aire, no es más que
otro ejemplo del movimiento pendular que cruza en tantas
ocasiones las obras del pintor de la marca de Ancona. Es
como si el Salvador indicase aquí un camino nuevo,
acercándose al espectador pisando el aire y ya no más
andando sobre el agua, según el cuento del Evangelio11: tal
vez porque los hombres, cuando Barocci pinta su retablo,
ya parecían normalmente andar y hasta correr sobre los
océanos.

Ahora bien: en Lima, hacia 1599, Mateo de Alesio
recoge el dibujo trazado por Barocci y lo atribuye a la forma
de uno de los ocho ángeles con los signos de la Sacra Pasión,
en los frescos de la cúpula de la Capilla Villegas, en la
iglesia de la Merced. Cada uno de los ángeles es rodeado
también por los símbolos de diferentes meses del año
europeo, los productos de la tierra que caracterizan los
ciclos de cultivación y el zodíaco europeo, así como por
grutescos, elementos decorativos clásicos, símbolos religiosos
y erméticos propios de la estética de aquel tiempo y en
manifiesta relación con la Iconología de Cesare Ripa12. Es
muy interesante verificar que Mateo dispone los ángeles
según un movimiento alterno, o sea pendular, que recuerda
la sucesión de las pequeñas escenas de historia sacra
rodeantes tal vez los iconos orientales, y que lleva nuestras
miradas en una oscilante Via Crucis desde el primer ángel,
que lleva las monedas de Judas, hasta el último, que sostiene
la cruz.

En esta obra, el movimiento pendular se inscribe
dentro de un círculo. Lo mismo pasaba en la iglesia de S.
Domingo en Lima: las dos filas de Sibilas, Profetas y Virtudes
que el artista italiano había pintado al fresco en las paredes
de la nave central se reunían idealmente en tiosvivos de

Matteo da Leccia (Mateo Pérez de Alesio) y colaboradores, Ángel, pintura al
fresco, Convento de la Merced, Lima.

Matteo da Leccia (Mateo Pérez de Alesio) y colaboradores, Cúpula de la
capilla Villegas, pintura al fresco, Convento de la Merced, Lima.

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



59

“celestes paraninfos”13, hoy lamentablemente perdidos,
pintados en la cúpulas sobre el presbiterio, el crucero y las
capillas laterales.

En estos años en los espectáculos públicos a lo largo
de las calles, en Europa como en América, aparecen cada
vez más y adquieren importancia, junto a procesiones y
cortejos, las representaciones sobre carros y tablados móbiles,
donde se determinan nudos representativos cada vez más
complejos, mientras que las andas diseñan caminos sinuosos
y circulares en las plazas, dejando testimonios en numerosas
obras de arte.

Luego del evento traumático de la batalla de Lepanto,
en Europa se aprende también que el mar puede ser algo
muy distinto de un espacio al otro lado, del cual se puede
ir a buscar suerte. Las escenas marinas pintadas o grabadas
en estos años, así, se inflan de ansia y animación nuevas.
Esto ya puede apreciarse en una de las primeras

representaciones de Lepanto: una xilografía de 1572 por
Cesare Vecellio, primo de Tiziano. Muy significativa es
también la imágen de Colón en la S. María de Theodor De
Bry, que por los años ’90 del siglo XVI, nos brinda una
representación absolutamente inusual por ambientación,
sentido del espacio y redondez de la perspectiva.

En total, viene a extinguirse el gusto de la visión de
puertos y buques diseñados ordenadamente, según las
convenciones de los portulanos, y prevalecen los cuadros
de batallas o fiestas navales, muchas veces productos de
talleres especializados, como aquello de Cornelisz De Wael
en Génoa, activo entre 1613 y 165614. Pero este género no
tendrá mucha suerte en Iberoamérica, donde la historia
propia es toda historia de la tierra y aquella de Europa se
esfuma en nostalgia y se aleja en el olvido. Los pocos cuadros
de batallas, producidos o importados, representarán los
estragos místicos de la conquista y del Antiguo Testamento.

Theodor de Bry. Colón en la S. María, grabado al buril, de Americae Retectio.

MODO PENDULAR Y MODO CIRCULAR EN LA CODIFICACIÓN DEL TIEMPO EN EL ARTE



60

Turcos y naves de contemplación aparecerán esporádica y
tardiamente en obras alegóricas y atemporales, como puede
ser La nave mística, pintada por un autor anónimo del siglo
XVIII, visible en el museo de Tepotzotlan.

La ronda de ángeles en la Capilla Villegas amplifica
el efecto de los medallones en los que están enmarcadas
las figuras (su antecedente es la cúpula de la Estancia de
S. Pablo, en Parma, pintada al fresco por Antonio de
Correggio hacia 1520), evocando la sugestión antigua del
eterno movimiento de las esferas del cielo, o aquella de las
visiones imaginarias de ángeles de nombres y atributos
exóticos que se detectan en los escritos de muchas religiosas
del Siglo de Oro16. Se nota que es justamente la redondez
ingenua de estas caras –por cierto realizadas en máxima
parte por colaboradores del “Magnífico Maestro” Mateo17

sobre sus dibujos– y aquella mirada atónita, pasada a tantos
ángeles del arte andino, que llegan a ejercitar su influencia,

desde América, sobre los bordados portugueses y sicilianos
desde 1600 hasta todo el siglo XVIII18.

Por otro lado es muy probable que ya Guamán Poma,
o para él Gonzalo Ruiz, ayudante del Padre Blas Valera, se
acordara de uno de los ángeles de la guarda pintados por
Mateo y sus ayudantes en las paredes de la misma capilla,
cuando dibuja el retrato del sexto Inca junto a su hijo19.

Las ochos secciones en las que está repartida la cúpula
de Lima (habrá también otras revestidas de bajorrelieves
tallados en madera: muy conocida es la cúpula de la capilla
del Rosario, en S. Domingo de Puebla)20, pronto pasarán
a ser doce, como en la iglesia de la Compañía en Quito,
o dieciséis, conforme a los ahora citados frescos de Correggio
en Parma; o hasta venticuatro. Y habrán también cúpulas
fingidas, rebajadas, compartidas en círculos concéntricos
donde desaparecen los ángeles y quedan solamente

Guamán Poma de Ayala. El sexto Inca Roca con su hijo, dibujo, de Nueva
corónica y buen gobierno.

Antonio de Correggio. Cúpula de la Estancia de S. Pablo, pintura al fresco,
Monasterio de S. Pablo, Parma.

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



61

decorados polícromos en relieve, como en la iglesia de S.
Clara de Cuzco21, o de Tonantzintla, en México: aquí a la
visión de santos y querubines se sustituye la redundancia
de formas vegetales de un paraíso casi perfectamente terrenal,
próximo y averiguable22. Cabe recordar que la ilusionística
profundidad de las nubes, propiamente usadas por primera
vez por Correggio, entre 1520 y 1530, en sus cúpulas de
Parma como “único principio espacial” del todo libre de
arquitecturas y de paisajes terrestres23, no gustó tanto a los
contemporáneos, para los cuales resultó demasiado
innovadora. Probablemente porque las imágenes pintadas
eran tomadas del Apocalipsis, libro de profecía, de amenazas
divinas para los idolatras, mas también de promesas de
hacer “nuevas todas las cosas24”. Creo que los
descubrimientos americanos contribuyeron para que el
pintor de Parma imaginara el paraíso como algo separado
de cualquier casualidad y circunstancia cultural y temporal
humana. Mas hubo que esperar años, antes que el barroco
hiciera suyo este vahido sobrenatural y, por un lado, llegara
a admitir como natural y no cultural el enlace entre
inmanencia y transcendencia25; y, por el otro lado,
transformara en contemplación estática el sentimiento de
un tiempo cíclico, redondo, que ya sabemos que los indígenas
americanos de alguna manera poseían.

Alimentado por las consideraciones de S. Agustín y
citando el Elucidarium astronomicae concordiae con thelogica
et historica veritate, por Pierre d’Ailly, Colón nota que “las
profecías escritas hablaban de diversas maneras del por
venir por pasado y el pasado por venir, y así mismo del
presente”26. Los apuntes minuciosos del almirante sobre
la duración del mundo se parecen a las teorias del autor
de la Nueva corónica, el tiempo parece encorvarse sobre sí
mismo, el cronos volverse en corona27. Los habitantes de la
utópica Ciudad del Sol –perfectamente redonda e
idealmente inspirada en el Cuzco– descrita en Roma, en
1602, por Tommaso Campanella, sostienen que las edades
se subsiguen según el orden y la “mudanza” de los astros,
cada mil o milseiscientos años28”. Campanella, dominico
rebelde, anti-clerical y anti-español, en su obra defendía
una religiosidad y un modo de ser naturales. Al amanecer
del siglo XVII, lo natural dejaba de confundirse con sus
estilizaciones medievales y renacentistas y podía conseguir
las formas miméticas y claroscuras del barroco.

Hay innumerables ejemplos útiles para considerar el
circularismo que impronta la intuición estética de los nativos
americanos. Pensemos tan sólo en la representación ejemplar
del organismo urbano circular y centralizado de Temixtitán
y en su alto valor simbólico. Antes que los conquistadores
lo hicieran destruir, un compañero de Cortés hizo dibujos
y delineó un mapa de la ciudad, sirviéndose quizás de una
anterior representación azteca. De este, se realizó un grabado,

ya atribuído a Albrecht Dürer29, que encontramos coloreado
en acuarela, encuadernado como ilustración de la edición
alemana de 1524 de las Cartas de Cortés30. Es casi el círculo
perfecto de los soles prehispánicos de metal precioso, cuyo
recuerdo el artista alemán deja escribiendo, en 1520, que
eran más bellos “que los milagros31”.

Así mismo, muchos de los informes acerca de las Indias
occidentales revelan insistencia en notar la redondez de
espacios y objetos. El flamenco Johann Boehm (1485 1535),
en su Libro de las costumbres de todas las gentes del Mundo, y
de las Indias32, en el proemio de su obra se propone describir
“todo lo que se sabe y está descubierto por toda la redondez
de la tierra”. En su relación, él no deja de echar miradas
sobre cualquier cosa que tenga forma redonda, sea esta una
cabaña, un palo, una plaza o un fruto (“son redondos y
algunos prolongados”, refiere él). Es curiosa la comparación
entre la técnica de los indígenas para moler los granos del
maiz, “en una piedra cóncava con otra redonda y rolliza”,
y el modo en que “los pintores suelen moler sus colores”.

Matteo da Leccia (Mateo Pérez de Alesio) y colaboradores, Ángel de la guarda,
pintura mural, Capilla Villegas, Convento de la Merced, Lima.

MODO PENDULAR Y MODO CIRCULAR EN LA CODIFICACIÓN DEL TIEMPO EN EL ARTE



O sea exactamente como los ángeles, en las creencias
medievales, movían las esferas celestes una dentro del cavo
de la otra.

Si el hombre del Renacimiento, el hombre de Leonardo,
como su precedente vitruviano, aparecía inscrito en su
esfera ideal, ninguna referencia abstracta es representada
alrededor del hombre en el dibujo de un indígena mexicano
que, hacia la mitad del siglo XVI, un viajador italiano
reprodujo, en el Código Vaticano Ríos como rueda de los
medicamentos naturales del cuerpo humano. Y cuando las
líneas que delimitaban el microcosmo individual
renacentista, se dilataron para obtener confirmación y
asegurarse a aquellas del macrocosmo planetario, parece
que los cartógrafos no supieron cómo dibujar sus mapas
para que las Indias occidentales fueran admitidas al honor
de la representación. América demoró en encontrar su
espacio en los mapamundos: para que las nuevas tierras
pudieran caber en ellos, hubo que alargarlos e hincharlos
en forma de extrañas calabazas o corazones deformados,
suspendidos bajo el soplar de los vientos. La redondez o

la forma elíptica de los mapas son lejanos todavía. Por el
contrario, los perfiles de las Américas se esconden en las
vestes de Abramo, en un dibujo de Martin de Vos, La
resurrección de la carne, perteneciente a la serie del Credo y
grabado por Johan Sádeler a fines del siglo XVI33. Mientras
que los muertos se levantan a los lados del patriarca,
conforme a una tradicción según la cual Isaac, sacrificado
por amor de Dios, fue pronto resucitado, los vientos soplan
al igual que en las cartas de mar. Esta sugestión nos aconseja
considerar el trabajo como prueba de una nueva lectura
de los textos sacros por parte de los artistas europeos, de
una nueva consideración hacia los navegantes, como
también, por supuesto, de un muy probable y sencillo
propósito de difundir los grabados en un mercado entonces
muy bueno (lo testimonia Lope de Vega en una escena de
su comedia La viuda valenciana34), y de exportarlos a aquello
americano, según pasaba con la mayoría de las estampas
salidas de los vivos talleres flamencos.

En resumen, el continente americano viene a encarnar
una esperanza clara de resurrección, la llamada a una

62

Anónimo. Los medicamentos del hombre, dibujo del Código Ríos, Biblioteca
Vaticana, Roma.

Leonardo da Vinci. El hombre de Vitruvio, dibujo, Accademia, Venecia.

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



63

Johan Sádeler. La resurrección de la
carne, grabado al buril.

humanidad nueva que puede recobrar vida y levantarse,
como el ave fénix, de sus mismas cenizas. Es un mensaje
que tiene evidente relación con las ideas filosóficas de
Cristóbal de Villalón35 y con las mismas profecías de Colón,
haciendo propias algunas supervivencias judías que luego
de pocos años hubieran sido inaceptables, puesto que, en
las décadas segunda y tercera del siglo XVII, algunos
episodios de profanación de crucifijos por judíos españoles
dieron motivo no sólo al Sacro Oficio de pronunciar
sentencias capitales contra los culpables, sino también a
los artistas del imperio ausbúrgico de dejar de lado obras
concentradas en los temas de la historia hebráica,
favoreciendo por el contrario la iconografía del Nuevo
Testamento y la producción pictórica y escultórica de
Crucifijos36. Más la idea de la vuelta a la vida que la esperanza
americana suscitó en el imaginario popular europeo, una
esperanza sostenida por las positivas consecuencias
económicas en el primer siglo de la conquista, había
condicionado muy pronto las teorías religiosas y artísticas.
Pocos años antes, entre 1556 y 1567, el artista y primer
historiador del arte Giorgio Vasari había expresado el
concepto de un artista que, asimilándose con el poder,
llega a su vez a una forma muy especial de dignidad real,
pues su creatividad es comparada con la divina, y su poder
de intervención dentro de la ciudad, obviamente en su
caso sobre todo a nivel arquitectónico, con el poder
taumatúrgico de los santos37. Son conceptos que dejaron

una influencia profunda e inmediata en los manieristas
(Las vidas de los más ilustres artífices de Vasari, en sus dos
ediciones, fueron muy pronto traídas a España y traducidas
en el norte de Europa). La imagen de la recomposición
corporal habría encontrado su prosecución y su contrario
en aquella, ya idealmente delineada por Fray Luis de
Granada en su afamada Guía de pecadores (1556), de los
Novísimos y del Juicio Final, donde venían extenuándose
la espiritualidad y el gusto bajo-medievales y se iba abriendo
al capricho barroco38.

Sabemos, por ejemplo, que en 1599 los frailes de la
Compañía de Jesús representaron en Lima, para complacer
al austero Virrey Velasco, una Historia alegórica del Anticristo
y el Juicio Final, amedrentando a la asistencia con una danza
macabra de huesos humanos y momias desenterrados desde
las necrópolis precolombinas para dar mayor realismo a la
“composición de lugar” sugerida en sus Ejercicios por S.
Ignacio.

Ya entrado el siglo XVII, enfrentándose Europa con
nuevas situaciones de crisis, el milagro de esta resurrección
deja su lugar a un vértigo de puro estupor. Antonio
Palomino, crítico sensible, describió con estas palabras la
Visión de Ezequiel o Resurrección de la carne, pintada por el
artista madrileño Francisco Collantes en 1630, el año de
la peor pestilencia de la historia de Europa: “Se ven muchos
cadáveres salir de los sepulcros; otros a medio vestir los
huesos de carne; otros ya enteramente resucitados, que es

MODO PENDULAR Y MODO CIRCULAR EN LA CODIFICACIÓN DEL TIEMPO EN EL ARTE



64

1 Cfr. ed. Milano, Feltrinelli, 2004.
2 De los artistas italianos llegados al Nuevo Mundo y que aquí

introducen el manierismo en las últimas décadas del siglo XVI, Bitti
era originario de Camerino, en la región de Ancona, y su formación
parece muy próxima a aquella de los pintores toscanos que viajaron
entre Umbria, Toscana y Roma. Como los Circignani de Pomarance,
un pequeño pueblo entre Pisa y Volterra. Ellos traen de las an-
tiguedades romanas y hasta bizantinas el punto de partida para el
estudio de lo nuevo y se asocian a veces con maestranzas flamencas
para la realización de grandes empresas decorativas.
Matteo Godi, o Mateo Pérez de Alesio pues así se hizo llamar al
llegar a España y a América, nació en aquella misma tierra, en el
castillo de Leccia, y desde muy joven trabajó junto a Nicolò Circignani.

En cuanto al pintor Medoro, él viajó al Perú mucho después de los
artistas anteriores y luego de una estancia en Sevilla seguramente
condicionadora respecto a su formación juvenil en Italia. Así que
ya casi no podemos propiamente definirle un manierista, porque
en aquellos años el manierismo tardío iba adquiriendo características
pre-barrocas. Previamente hice la hipótesis que el suyo fuera solamente
un sobrenombre eróico tomado de un personaje del poema de
Ludovico Ariosto Orlando Furioso y que el artista perteneciera en
realidad a la familia de los Angelini, originarios de Sutri, en la
provincia de Viterbo, cerca de Roma. En la iglesia principal de Nepi,
un pueblo no lejos de Viterbo, existe un cuadro del siglo XVII de
una Purísima Concepción muy afín a la representación americana
difundida por el taller de Medoro a través de la imagen pintada en
Lima por él en el convento de S. Agustín. Cfr. A. Palesati, N. Lepri,
Matteo da Leccia, un manierista italiano dall’Europa al Perú, Pomarance,
Edizioni della Comunità, 1999, pp. 19 sgg., 165 sgg.

3 El único y último importante episodio toscano puede ser aquello
de un retablo compuesto de ocho representaciones distintas de
santos y ángeles, comisionadas al pintor Andrea del Sarto en 1528
para que fueran puestas alrededor de un icono mariano del siglo
XIII en la Ermita de las Celdas, cerca de la ciudad de Arezzo. Cfr.
A. Natali, A. Cecchi, Andrea del Sarto, Firenze, Cantini, 1989;
Iconografia di San Giovanni Gualberto. La pittura in Toscana, a cura di
A. Padoa Rizzo, Ospedaletto, Pacini, 2002, pp. 96-98.

4 Cfr. A. Ortiz de Ovalle (Santiago de Chile, 1601-Lima, 1651), Historica
relatione del Reyno de Chile, Roma, Francesco Cavallo, 1646.

5 Cfr. S. Sebastián, L’arte barocca in America Latina, Milano, Motta,
1990, p. 53.

6 Cfr. Graphische Sammlung Albertina, Az. Rom 512.
7 C.L. Frommel, Borromini e la tradizione, en Borromini e l’universo

barocco, catálogo de la exposición (Roma-Vienna, 1999-2000), Milano,
Electa, 1999, p. 51.

8 Véase M. Rojas Sánchez, citado en C. Perfetti, La tilma della morenita,
Messico 1531 ,  Cinisello Balsamo, Ed. Paoline, 1991.

9 Sobre esta tipología mariana, cfr. S. Sebastián, L’arte barocca, cit.,
pp.19-120. Respecto a la tradición iconográfica tanto occidental
como oriental, documentada en obras bizantinas del siglo X, en
italianas y francesas de los siglos XIII-XIV, véase por ejemplo A.
Velasco-González, El retablo gótico de Santa Ana de Fonz (Huesca): un
ejemplo de promoción episcopal en relación al inmaculismo, en “Boletín
Museo e Instituto ‘Aznar’ de Ibercaja”, XC, 2003, pp. 275-302.

10 En realidad el almirante genovés Juan Andrea Doria tomó parte en
el combate pegando, en la puerta de su camarote, una reproducción
de la Virgen de Guadalupe, que según la tradición es aquella conservada
hoy en la iglesia de S. Stefano d’Aveto, cerca de Génoa. El éxito de
la batalla fue atribuído inicialmente a la imágen de la Virgen morena
que llevaba juntos símbolos aztecas y cristianos. Con la Europa
cristiana, iba a triunfar también América. Mas Pío V, habiendo
tenido en Roma una visión de la victoria, quiso en cambio dedicar
el desbaratamiento de los Turcos a la Virgen del rosario. Cfr. N.
Lepri-A. Palesati, La Madonna di Guadalupe di Juan Rodríguez Juárez,
en Montecatini Val di Cecina, Arte e Storia, Pomarance, Edizioni de
“La Comunità”, 2003, p. 120-127.

11 Mt. 14, 25; Mc. 6, 48; Jn. 6,19.
12 Cfr. C. Ripa, Iconologia, Milano, Editori associati, 1992 [1593].

Para la interpretación puntual de los frescos, véase Palesati-Lepri,
Matteo da Leccia, cit., pp. 186 sgg. Particulares decorativos análogos
aparecen más tarde en la obra del artista mexicano Luis Lagarto.

13 La expresión, de Juan Meléndez, ha sido muy usada por los históri-
adores. Cfr. Tesoros verdaderos de las Yndias, Roma, Tinassio, 1681-
1682, 2 voll., I, p. 55.

14 Cfr. Iconografia colombiana, catalogo delle mostre Lo specchio del
mare. Ritratto della comunità dei Genovesi dopo Cristoforo Colombo e
Itinerari occidentali. Testimonianze sulla conoscenza dell’America tra
Cinque e Seicento (Roma, 1992), a cura di G.E. Viola-F. Rovigatti-P.
Campodonico-C. Cerreti, Roma, Treccani, 1992, pp. 81-82.

15 Reproducido en S. Sebastián, cit., tav. 209.
16 Cfr. R. Cueto, Quimeras y sueños. Los profetas y la monarquía católica

de Felipe IV, Valladolid, Universidad, 1994, passim.
17 Con este título él se había definido en el frontespicio de la colección

de grabados impresos antes de salir de Italia: I veri ritratti della guerra,
e dell’assedio, e assalti dati alla isola di Malta dall’armata turchesca l’anno
1565 [...], Roma, Appresso Matteo Perez d’Allecio, 1582. Cfr.
Respecto a estos grabados, cfr. Palesati-Lepri, Matteo da Leccia, cit.,
pp. 115-128; N. Lepri, Le stampe dell’assedio di Malta di Matteo da
Leccia e i loro acendenti vasariani, en “Bollettino d’informazione della
Brigata Aretina Amici dei monumenti [BBAAM]”, 2004, n. 78, pp.
45-58.

18 J.L. Santoro, Art i comerç dels teixits entre la península ibérica i las seves
colònies, en Magnificència i extravagància europea en l’art tèxtil a Sicília,
a càrrec d’en G. Cantelli-S. Rizzo, Palermo, Flaccovio, 2003, pp.
169-194 y 461-472, p. 177.

NOTAS

por cierto un cuadro de extremado capricho y habilidad39”.
En la obra española aparece un fondo de ruínas romanas:
la admonición por la historia pasada debió ser mucho más
opresiva y siniestra, para los espectadores de Lima, porque
los miserables escombros y despojos de la gloria incaica
constituían, de alguna manera, el fondo real de la escena40.

Aquí podemos verificar un episodio temprano de
progresiva restricción y oclusión del círculo representativo
del barroco europeo, que más tarde va a encontrar su único
punto de fuga en el decorativismo extremo, donde cualquier
mensaje ideológico puede quedar tan sólo pretextuoso y
formal.

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



65

19 Cfr. F. Guamán Poma de Ayala, Nueva corónica y buen govierno, ed.
de J.V. Murra-R. Adorno-J.L. Urioste, México, Siglo Ventiuno, 1987,
h. 102; N. Lepri-A. Palesati, Prolegomeni allo studio delle xilografie negli
incunaboli savonaroliani, en “Memorie domenicane”, 2000, n. 31,
pp. 116-117.

20 Estos ejemplos arquitectónicos tienen por cierto en consideración
la estructura formal octogonal, inspirada en la estrella de ocho
puntas, símbolo de Cristo, de los antiguos tambores bizantinos,
como el del baptisterio de Florencia, en cuya forma se inspiró a su
vez Brunelleschi para la gran cúpula de la catedral cercana. En
España los edificios de planta octogonal se habían asimilado a las
estructuras afines de los árabes. En la provincia de León están
ubicados algunos muy interesantes ejemplos renacentistas de cubiertas
de estancias y soportes de pisos superiores hechos de madera en
lazo reticular octagonal. Aunque pudieran ser con razón inscritas
en la tradición de arquitectura y carpintería mozárabe, ellas son
obras realizadas en torno a la tercera y cuarta décadas del 1500. Lo
raro es que la mayoría de los arquitectos, escultores y entalladores
que desempeñaron estos trabajos (estamos hablando de la fábrica
de la iglesia de S. Miguel y de la sala capitular del convento de S.
Marcos en la capital leonesa, o de las iglesias de S. María de Villamuño
y de Mansilla Mayor) eran franco-borgoñones, como Guillèn Doncel,
y se valían en su trabajo tanto de elementos tradicionales mudéjares,
como de particulares decorativos clásicos e italianizantes: florones,
botones, serafines, etc. (sobre estos trabajos lígneos, cfr. J. García
Nistal, El lazo reticular: una solución constructivo-decorativa en la carpintería
de lo blanco de la provincia de León, en “Boletín Museo e Instituto
‘Aznar’ de Ibercaja”, XC, 2003, pp. 55-75). Una especie de profe-
sionales de lo importado y lo exportado artístico, cuya actividad,
cuyas idas y vueltas entre Italia, Francia, España e, idealmente, entre
las dos primeras y las colonias americanas, sin duda fueron más
fáciles debido al origen borgoñona de Carlos V y del primer Ministro
el Cardenal de Granvela, mecenas apasionado por el arte. De esta
manera, hacia 1529 un desconocido escultor adorna los capiteles
tardo-góticos del Palacio Arzobispal de Lieja con partes manifiesta-
mente deducidos de los códigos mexicanos, una década más tarde
un artífice francés de Rouen ejecuta dos altorrelieves de madera,
que se encuentran hoy en día en el Musée Départamental des
Antiquites de la ciudad (cfr. L. Monferdini, en Iconografia colombiana,
a cura di G. Ferro-L. Faldini-M. Milanesi, Roma, I.P.Z.S., 1991, pp.
414-415). Los indígenas americanos, a causa de las relaciones de
negocios entre los mercaderes de la ciudad, los florentinos y el
Brasil, no sólo tienen lineamientos europeos, sino hasta reproducen
actitudes y facciones de personajes míticos pintados casi un siglo
antes por artistas florentinos como Antonio Pollaiolo. En el relieve
de Rouen, una figura lateral recuerda claramente la escultura clásica
del dicho Hércules Farnese. La arcaicidad de los salvajes, como ya la
tradición de los Árabes en los ejemplos leoneses citados, gana aquel
decoro que propiamente el clasicismo occidental confiere. Esto
prueba la amplia circulación de ideas en que el arte manierista puso
sus raíces, y conforma el hecho que muchos aportes iconográficos
de Hispanoamérica vienen pronto a ser integrados, por su deformidad
cultural, a aquellos del mundo clásico, y como tales absorbidos y
nuevamente elaborados por los ar t í f ices  sucesivos.

Cfr. Les Granvelle et l’Italie au XVIe siècle: le mécénat d’une famille,
Besançon, Cêtre, 1996, passim; N. Dacos, Présents américains à la
Renaissance. L’assimilation de l’exotisme, en “Gazette des Beaux-Arts”,
1969, p. 60.

21 Cfr. el comentario de E. Sarmiento en Pintura virreynal, Lima,
Banco de Crédito del Perú, 1973, pp. 110-111. Sobre la asimilación
de los elementos naturales en el arte andino, queda fundamental
el ensayo de J. de Mesa-T. Gisbert, Historia de la pintura cuzqueña,
Buenos Aires, Instituto de arte americano e investigaciones estéticas,
1962.

22 En relación a este tema en la pintura andina, cfr. T. Gisbert, El
paraíso de los pajaros parlantes, La Paz, Plural, 1999, pp. 149 sgg.

23 A. Buccheri, I capolavori, en M. Spagnolo-A. Buccheri-S. Zamboni,
Correggio, Firenze, Rizzoli-Skira, 2004, p. 112.

24 Ap. 21, 5
25 Texto fundamental será la obra del geógrafo jesuíta español J.

Zaragoza, Esphera en común celeste y terráquea, Madrid, I.M. del Barrio,
1675. Cfr. S. Sebastián, Contrarreforma y barroco, Madrid, Alianza,
1981, p. 18.

26 C. Colombo, Libro de las profecías, a cura di Roberto Rusconi, en
Lettere e scritti (1495-1506), III.Roma, I.P.Z.S., 1993, p. 28.

27 De aquí el titulo original de su obra: Nueva corónica. Para la amplitud
del enfoque etnohistórico y estructural, la perspéctiva semiótica y
las generosas recomendaciones bibliográficas, véase M. López-Baralt,
Icono y conquista: Guamán Poma de Ayala, Madris, Hiperión, 1988;
cfr. también A. Melis, Guamán Poma de Ayala: ‘Nueva corónica y
buen govierno’, en Perù ieri e oggi. Testimonianze storiche e artistiche
all’epoca della conquista e oggi, Firenze, Centro Di, 1992, pp. 15-16.

28 Vease T. Campanella, La cittá del sole, a cura di A. Seroni, Milano,
Feltrinelli, 1984, p. 74.

29 Cfr. Iconografia colombiana (1992), pp. 98 y 149.
30Cfr. Praeclara Ferdinandi Cortesi de Nova maris oceani Hyspania
narratio, Nürnberg, per Fridericum Peypus, 1524.

31 Cit. en J. de Mesa-T. Gisbert, El pintor Mateo Pérez de Alesio, en
“Cuadernos de Arte y Arqueología” (La Paz), 1972, n. 2, p. 106.

32 Estas debían parecer al escritor cosa muy distinta de las demás. El
volumen fue publicado en Amberes, por Martín Nuncio, en 1556,
“traducido y copilado por el bachiller Francisco Thamara”.

33 Reproducida en: I. de Ramaix, Johan Sadeler I, Illustrated Bartsch,
70/2 (Supplement), n. 7001.296, New York, Abaris, 2001. Cfr.
también Lepri, Le stampe dell’assedio di Malta, cit., p. 55.

34 Citado en F. de la Maza, El pintor Martín de Vos en México, México,
Universidad Nacional Autónoma, 1971, pp. 49-50 y 69-70.

35 Cfr. Ingeniosa comparación entre lo antiguo y lo presente, cit. por V.
Castellano, Il problema del rinascimento spagnolo, La filosofia nel siglo
de oro, a cura di I. Lamacchia, Bari, Levante, 1995, pp. 227 sgg.

36 Entre estos también el de Velásquez al Prado. Cfr. A. Rodríguez G.
de Ceballos, El ‘Cristo crucificado’ de Velásquez: trasfondo histórico-
religioso, en “Archivo español de Arte”, 2004, n. 306, pp. 5-19. El
autor destaca que estos trabajos dependían muchas veces de obras
de artistas nórdicos, como el Calvario de Dürer hoy en el British
Museum de Londres. El recuerdo de los acontecimientos del siglo
XVII nos queda en varios cuadros: se encuentran en el Prado dos
de estos, pintados respectivamente por Rizi y Camilo.

37 Cfr. N. Lepri, “Figure grandi e nuove invenzioni”: Giorgio Vasari, Cosimo
I de’ Medici e i lavori preparatori per la fabbrica dei tredici Magistrati, en
Percorsi vasariani tra le arti e le lettere, atti del Convegno di Studi
(Arezzo, maggio 2003), a cura di M. Spagnolo-P. Torriti, Montepul-
ciano, Le Balze, 2004, pp. 37-62. Respecto a la influencia de Vasari
en el arte de Alesio, véanse también: A. Palesati-N. Lepri, Matteo
da Leccia e Vasari, en “BBAAM”, 2000, n. 71; A. Palesati, Ancora su
Vasari e Matteo da Leccia. La retorica di Giorgio in Matteo, en “BBAAM”,
2004, n. 78, pp. 37-44.

38 Sobre este tema, cfr. también T. Gisbert, El Cielo y el Infierno en el
mundo virreynal del sur andino, Unión Latina, s.a.

39 A. Palomino de Castro y Velasco, Museo pictórico y escala óptica,
Madrid, Aguilar, 1947 [1715-1724], p. 882.

40 Cfr. N. Lepri, Angeli a Lima, Spettacolo e catechesi in Perù nel primo
secolo della colonia, en “Rivista di ascetica e mistica”, 2003, n. 1, pp.
149-150.

MODO PENDULAR Y MODO CIRCULAR EN LA CODIFICACIÓN DEL TIEMPO EN EL ARTE





os profesores Mesa y Gisbert dieron a conocer
la obra de este excelente escultor de origen
hispalense que trabajó en Perú y terminó sus
días en la Villa Imperial de Potosí, donde se

encuentra casi toda su producción conocida hasta ahora.
En estas páginas trataré de ampliar el catálogo de las
esculturas realizadas por Gaspar de la Cueva en Bolivia1.

NOTAS BIOGRÁFICAS, PRIMERAS OBRAS Y
UNA ATRIBUCIÓN

Probablemente nació en Sevilla, en 1587, hijo de
Melchor Gutiérrez y Beatriz de la Cueva. Se casó en 1609
con Catalina Ruiz de Milán en la parroquia de la
Magdalena2. Allí debió de formarse con alguno de los
buenos maestros de fines del siglo XVI y principios del
XVII; su estilo en las obras seguras está impregnado del
arte montañesino que prevaleció en su plástica, llegó a
adquirir formas y tintes muy personales, diferentes al de
otros escultores de esta escuela de uno y otro lado del
Atlántico. Las primeras noticias de su actividad artística
trae las diversas tendencias del ambiente escultórico
hispalense. No obstante como veremos en Sevilla son de
1612, viviendo en la collación de San Miguel, cuando realiza
tres esculturas para el ensamblador Miguel Bovis y una

67

imagen de San Vicente destinada al pueblo de Tocina3.
Recientemente se ha realizado una importante atribución,
se trata del Nazareno del Silencio, tradicionalmente asignado
a Francisco de Ocampo. Con argumentos históricos y
estilísticos se ha propuesto a nuestro escultor como artífice
de la señera imagen sevillana. Habrá que esperar a que en
estudios futuros se aquilate la fundamentación4.

El 15 de febrero de 1613 declaraba tener 26 años y
tramitaba los expedientes necesarios en la Casa de
Contratación para emigrar al Perú con su esposa Catalina
Ruiz de Milán y un criado llamado Antonio de Burgos.
También recibió del pintor Juan de Uceda Castroverde
doce lienzos de pinturas al óleo para vender en las Indias5,
como vemos otro canal del comercio artístico americano,
no solo por comerciantes sino en general por los viajeros
al Nuevo Mundo, corriente de ida que tendría su lógica
correspondencia a la vuelta.

Puedo aportar su testimonio inédito en los trámites
matrimoniales del escultor y ensamblador Pedro de Noguera
en Lima (24-12-1621), en el que Cueva testifica la soltería
de Noguera y conocerle desde hacía once o doce años en
“Sevilla, Cartagena, Panamá y los Reyes”. Aquí aparece el
periplo americano habitual de estos artistas hasta llegar a
establecerse en la capital del virreinato del Perú, a la que
llegaron prácticamente al mismo tiempo Noguera, Ortiz



68

de Vargas, Espíndola y Cueva6. De su paso por la ciudad
de los Reyes lo más notorio y conocido fue su participación
en las pujas para ejecutar la sillería del coro de la catedral
de Lima en 1623. De hecho él ofreció el presupuesto más
bajo y le hubiese correspondido realizar el proyecto si no
fuera por los enconados pleitos producidos entre los artistas
concurrentes y las autoridades de las que dependía la obra7.
Esta obra, sobre la que actualmente redactó una monografía,
supuso la llegada y arraigo definitivo del barroco en la
ciudad. Los enfrentamientos entre los artífices produjeron
a medio plazo la diáspora de los mismos por el extenso
virreinato.

Los años limeños de Cueva no debieron ser fáciles;
hay testimonios de que con frecuencia estuvo preso en la
cárcel por deudas. Existen algunas informaciones
documentales directas de sus trabajos en la ciudad pero no
han subsistido, o al menos no se han identificado. Su
conocida participación en la fase de terminación del retablo
mayor de las Concepcionistas de Lima se ha aclarado
recientemente, concluyéndose no haber llegado a realizar
ninguna de las esculturas y relieves existentes8. Hay noticia
en 1621 de un Crucificado para el hospital de San Juan de
Dios en el Callao; una Inmaculada para Pisco (que no se
llegó a ejecutar al parecer) y varias esculturas en 1627 para
el jesuita Alonso Fuertes de Herrera9.

Conocemos la presencia de Cueva en Potosí desde el
12 de febrero de 1629 según localización de Mario Chacón.
 En la Villa Imperial parece que cambió su suerte, debió
de ser el escultor de más prestigio pues el cronista Arzans
le recuerda muchos años después, realizando numerosos
encargos. Junto a él aparecen otros artistas de origen andaluz:
el citado Luis de Espíndola y Fabián Jerónimo, ambos
procedentes de Lima. Trabajaron unidos hasta el punto de
que una de los condicionantes en el estudio de la escultura
boliviana es deslindar el quehacer de cada uno de estos
maestros, independientemente del testimonio documental
que pueda existir. Con frecuencia el contrato era encabezado
por Cueva pero este a su vez pedía colaboración a los otros
dos. Sobre Espíndola identificamos y documentamos un
Resucitado de 1654 que a nuestro entender constituye un
firme apoyo para indagar su estilo10. Como tantas veces
ocurrió en lo hispánico y poco inteligible desde presupuestos
artísticos actuales, hubo una férrea unidad formal y estética
apoyada en la continuidad del sistema gremial y la
preponderante funcionalidad religiosa de la escultura; o
prácticas laborales como las compañías entre artistas, que
dificultan enormemente la investigación.

Hasta ahora las obras identificadas de Gaspar de la
Cueva en Potosí son: el Ecce Homo de San Francisco,

firmado y fechado en 1632; un santo agustino de bulto
redondo y los relieves de Santa Teresa, la Magdalena y santa
Apolonia procedentes de un retablo del Convento de San
Agustín (1632); el cuerpo de un San Francisco; y una figura
de Dios Padre. Por otra parte el Cristo atado a la columna
de la parroquia de San Lorenzo y otro de la misma
iconografía pero de menor tamaño en la catedral. También
una Santa Rita en el convento de las Mónicas. Una de las
tipologías más cultivadas e interpretadas por Cueva con
éxito fue el crucificado, de hecho se conservan algunos de
excelente calidad y variadas expresiones: el Crucificado de
San Lorenzo (1629-31), el de la catedral procedente de la
Compañía de Jesús (1639), el de San Juan de Dios con el
paño de pureza mutilado, y el que parece que fue su última
obra, el Cristo de Burgos (hoy en el convento de San
Francisco). Además en el templo potosino de Copacabana
se encontraban un crucificado y un yacente de tamaño
natural que yo al menos no he podido localizarlos en mi
visita. También se le atribuyen cinco relieves del retablo
mayor de San Lorenzo, cuatro doctores y una Anunciación.
En el templo de Sica-Sica se conserva un San Bartolomé
firmado en la peana. En Sucre el San Juan Bautista del
templo de San Miguel, el pequeño Cristo atado a la columna
del Museo de Charcas y un relieve de la Anunciación en
colección particular al que también se le ha perdido el
rastro. Schenone dio a conocer un Crucificado de mediano
tamaño en la catedral de Sucre que tampoco he conseguido
localizar, pero a partir de la fotografía mi opinión es que
se trata de una obra de Cueva11. Además hay bastantes
obras que se han adjudicado al maestro de San Roque que
habría que estudiar detenidamente. Hasta ahora el estado
de la cuestión es la identificación segura de algunas obras
de Cueva pero aún falta aclarar la producción de otros
maestros coetáneos y sus seguidores.

LOS GRAFISMOS FORMALES:
UNA HERRAMIENTA AUXILIAR

El estudio formal de la obra de arte es fundamental
pero no agota el horizonte. No obstante, la Historia del
Arte como quehacer disciplinado, debe aportar una primera
fase de investigación en la que se conozcan mínimamente
los artistas y obras de un período, para después poder
establecer la evolución estilística, así como interpretaciones
y aproximaciones en la compleja trama de la ejecución y
recepción de la obra de arte.

Dentro del análisis formal existe una herramienta de
trabajo muy útil siempre que se la utilice con equilibrio y
sentido común, no como método único y definitivo, en un

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



69

contexto que permita argumentos históricos y artísticos
razonados: son los grafismos formales de un artista que de
modo habitual –aunque no siempre– aparecen en sus obras
o en un período de su producción. El más conocido en
emplear esta herramienta fue Giovanni Morelli (1816-1891),
llegando a denominarse “rasgos morellianos”  y aplicándolo
en principio a la pintura italiana. Este experto proponía
que en los detalles secundarios de las obras de arte (ojos,
orejas, pelo, manos, dobleces de las telas, etc.) el artista
actuaba de modo rutinario y según el hábito del trabajo
adquirido, de este modo analizando esos detalles podía
establecerse conexiones entre las obras de un maestro y
otras anónimas de su escuela, seguidores o del mismo
artista12.

Aprovechando los sólidos estudios de Chacón y Mesa-
Gisbert sobre la personalidad y obra de Gaspar de la Cueva
en Bolivia, donde se han identificado esculturas firmadas
por nuestro artista y otras documentadas, creo que puedo
establecer fundadas atribuciones de una serie de imágenes
inéditas de este potosino de adopción que murió en fecha
posterior a 1640. Otro argumento de partida es que Cueva
fue el mejor escultor de su tiempo y en principio las obras
anónimas de mayor calidad y estilo montañesino hay que
adjudicárselas, hasta conocer a sus discípulos.

NUEVAS OBRAS

Antes de emprender la presentación y análisis de las
esculturas inéditas hay que hacer la importante observación
del estado general de estas obras, con numerosos repintes,
mutilaciones y manipulaciones, que obstaculizan el trabajo
de estudio e identificación de las piezas, pero que también
muestran la vigencia y “vida” de estas imágenes hasta la
actualidad. Por otro lado aun es prematuro proponer fechas
aproximadas de cada una de las obras ya que se desconocen
las posibles etapas y evolución de la plástica cuevina. Las
cinco esculturas que veremos se encuadran entre 1629 y
aproximadamente 1640, además como dato de interés la
investigación llevada hasta ahora apunta a una posible
estancia de Cueva durante varios años en Sucre, ya que
entre 1633 y 1638 no hay de momento constancia
documental de sus trabajos en Potosí.

SAN JUAN BAUTISTA, Iglesia de San Martín de Tours,
Potosí ,  madera policromada,  121x34x35 cm.
La figura descansa sobre la pierna izquierda y dobla la
rodilla derecha.

Esta escultura de bulto redondo presenta una
composición frontal, con un contraposto moderado y
suave. Es una versión del ya conocido Bautista de la iglesia
de San Miguel de Sucre. En el caso potosino parece un
rostro más lleno y juvenil que las facciones afiladas y
ascéticas del chuquisaqueño. Una parte del manto aparece
retallada y se ha perdido, la túnica de piel vuelta viste los
dos hombros con mangas mientras que el ejemplar de
Sucre enseña un hombro y parte del pecho desnudo. Los
dos muestran un acompasado movimiento de la cabeza y
del brazo derecho que señala al cordero, desaparecido en
ambos casos. El modo de disponer el pelo por detrás de
la cabeza, en mechones naturalistas pero simétricos y
cerrados es muy típico de Gaspar de la Cueva así como el
bigote y barbas. También es muy peculiar y propia de Cueva
el modelo de oreja ovalada que repite una y otra vez en las
obras que presentamos13.

APORTACIÓN A LA OBRA DEL ESCULTOR GASPAR DE LA CUEVA EN BOLIVIA (1629 - C. 1640)



70

San Juan Bautista. Ig-
lesia de San Martín de
Tours. Potosí.
Madera policromada,
121x34x35 cm.

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



71

SAN JUAN EVANGELISTA, cabeza, Iglesia de San
Francisco, Potosí, madera policromada,

La escultura del evangelista se encuentra en el altar
mayor flanqueando junto a una Dolorosa el Crucificado
de la Vera Cruz. Opino que se trata de una interpretación
del escultor hispalense, responde a sus modelos físicos
habituales, con el característico nacimiento de la cabellera
sobre la frente formando un ángulo muy profundo. Esta
vez lo recoge en actitud anhelante con la boca entreabierta,

estremecido por el dolor del sufrimiento de Cristo, donde
se aprecian detalles realistas como los dientes. En su rostro
juvenil aparecen un pulcro bigote y perilla. Una vez más
la morfología de la oreja y disposición del cabello acreditan
la mano de Gaspar de la Cueva como vimos en el caso
anterior. Sobre el cuerpo de la escultura no puedo
pronunciarme por el momento pues parecía muy plano o
retallado y no fue posible un examen más tranquilo y
minucioso.

APORTACIÓN A LA OBRA DEL ESCULTOR GASPAR DE LA CUEVA EN BOLIVIA (1629 - C. 1640)



72

SAN PEDRO, cabeza, Iglesia de San Juan de Dios, Potosí,
madera policromada. En el momento de examinarlo se
encontraba en proceso de restauración en la escuela taller
de San Bernardo (agosto de 2004). 

Se trata de una escultura de un santo arrodillado sobre
una pierna, que pensamos puede identificarse con un San
Pedro arrepentido. Parece concebido como imagen de vestir
en la que destaca esta vigorosa cabeza en emotiva actitud

actitud de mirar hacia lo alto (tal vez a un Cristo atado a
la columna), con entrecejo fruncido y boca entreabierta.
Es bien sabido como característica de la iconografía petrina
la amplia calva y la abundante y cerrada barba, tal y como
lo vemos en este caso. Una vez más las hebras de los
mechones del cabello y el modelo de oreja definen la
paternidad de Cueva en esta imagen sagrada así como la
expresión.

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



73

INMACULADA, Iglesia de San Lorenzo, Potosí, madera
policromada, altura aproximada 115-120 cm. Desgraciada-
mente esta hermosa Virgen aparece desfigurada por repintes,
aplicación de pestañas postizas, revestimientos de telas y
pérdida de la talla en la zona delantera del manto. Además
la peana de tres cabezas de querubines parece que también
ha sido cortada y reducida en altura. No obstante el tipo
físico del rostro es afín a otras esculturas femeninas de
Cueva y vuelven a aparecer esos rasgos formales en el
tratamiento del pelo, modelo de oreja y nacimiento del

cabello sobre la frente en profundo ángulo. Con esta pieza
y la que veremos a continuación se enriquece el repertorio
tipológico e iconográfico de la obra de Gaspar de la Cueva.
No se conocía hasta ahora ninguna Inmaculada de nuestro
escultor y sin duda estas que presentamos aportan inter-
pretaciones sobre un tema que fue tan querido y sensible
en la época14. El rostro recuerda mucho a otra escultura
del templo de San Lorenzo que se encuentra en la calle
lateral y segundo cuerpo del retablo del crucero a la
izquierda, que creo puede ser también de Cueva.

APORTACIÓN A LA OBRA DEL ESCULTOR GASPAR DE LA CUEVA EN BOLIVIA (1629 - C. 1640)



74

INMACULADA, Iglesia y Museo de la Recoleta, Sucre,
madera policromada, tamaño académico.

Con esta escultura mariana cerramos las aportaciones
a la obra de Gaspar de la Cueva. Sin duda es la mejor de
las cinco presentadas tanto por su calidad, estado de
conservación (aunque con repintes) y novedad tipológica
e iconográfica en el quehacer del artista. Descansa sobre
una pierna y flexiona levemente la otra en composición
frontal, apoyada sobre una peana de nubes con la Luna y
dos cabezas de querubes. Anima la composición el mov-
imiento mesurado de las manos unidas en oración a un
lado y la cabeza hacia el opuesto. Además, el manto rodea
y descubre su brazo derecho formando una vigorosa curva
que amplía el volumen del cuerpo, otorgando “autoridad”
a la imagen15, por otro lado cae en vertical abriéndose,
provocando profundidad y movimiento. Hay un detalle
muy significativo en esta interpretación iconográfica de la
Inmaculada, me refiero a su mirada dirigida hacia lo alto,
que también comparten los ángeles a sus pies, trabando
los distintos elementos de la tipología y otorgándole unidad
formal y simbólica, recurso propio del Barroco. Este aspecto
parece que proviene de la iconografía de la Asunción de
María, teniendo en cuenta que en muchas ocasiones se
funden rasgos y atributos de la Concepción con los de la
Asunta16. Puede verse en modelos de pinturas inmaculistas,
como las de Zurbarán y Murillo. Cueva como escultor
hispalense, imbuido de las formas y estética montañesina,
debió de conocer durante su aprendizaje o primeros años
de ejercicio profesional la Inmaculada de El Pedroso (1606-
1608), la primera conocida del maestro Martínez Montañés
con la que comienza la secuencia de efigies que culminarán
en la popular “Cieguecita” (1631) de la catedral de Sevilla.
Esta Inmaculada de la Recoleta plasma en su peana de
nubes dos cabezas de ángeles, al igual que otros eslabones
de la serie como la Concepción de San Julián –atribuida
con fundamento recientemente al maestro alcalaíno– , o
la de Oruro17. Sin duda alguna, la interpretación de Cueva
en esta Inmaculada aflora con gran personalidad en el
rostro de la efigie. Es un óvalo de facciones llenas y redon-
deadas con atisbos de plasticidad tersa y fresca, en el que
pareciera asomarse el aire vívido y la semblanza de un
retrato. Es pues un paso en el naturalismo de los modelos
plásticos, hacia una humanización cada vez más sensible
de la imaginería, requerida por una religiosidad progresiva-
mente emotiva y sentimental.

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



75

Inmaculada (detalle). Iglesia
y Museo de la Recoleta.

Sucre. Madera policromada.

APORTACIÓN A LA OBRA DEL ESCULTOR GASPAR DE LA CUEVA EN BOLIVIA (1629 - C. 1640)



76

NOTAS

1 JOSÉ DE MESA Y TERESA GISBERT, Escultura virreinal en Bolivia,
 La Paz, Academia Nacional de Ciencias de Bolivia, 1972, pp. 123-
134.

2 PEDRO J. GONZÁLEZ GARCÍA, “Noticias sevillanas del escultor
Gaspar de la Cueva”, en actas de las III Jornadas de Andalucía y
América, Andalucía y América en el siglo XVII, vol. II, Sevilla, 1985,
pp. 141-146.

3 MIGUEL DE BAGO QUINTANILLA, Documentos para la Historia
del Arte en Andalucía, vol, V, Sevilla, 1933, pp. 63-64.

4 Antonio Torrejón Díaz, “Jesús Nazareno (El Silencio)”, en De
Jerusalén a Sevilla, La Pasión de Jesús, vol. III, Sevilla, 2005, pp.
246-252.

5 ENRIQUE MARCO DORTA, Fuentes para la Historia del Arte
Hispanoamericano, vol. II, Sevilla 1960, p. 106; algunos datos de este
profesor fueron corregidos y aumentados por P. J, González García
en su artículo citado. Jorge Bernales Ballesteros, “La escultura en
Lima, siglos XVI-XVIII”, en Escultura en el Perú, Lima, Banco de
Crédito, 1991, pp. 92-94.

6 Archivo Arzobispal de Lima, Expedientes matrimoniales, 24-12-
1621, f. 2 v. En esta ocasión Cueva dice tener treinta y ocho años,
por lo que nacería hacia 1583.

7 E. MARCO DORTA, o. c., pp. 88-108; José Chichizola, “La sillería
de la Catedral de Lima”, en Apotheca, 1, Córdoba, 1982, pp. 15-37;
Antonio San Cristóbal, La Catedral de Lima, estudios y documentos,
Lima, 1996, pp. 283-347. Algunos análisis formales y otras precisiones
en Rafael Ramos Sosa, “La grandeza de lo que hay dentro: escultura
y artes de la madera”, en La Basílica Catedral de Lima, Lima, Banco
de Crédito del Perú, 2004, pp. 132-140.

8 GUILLERMO LOHMANN VILLENA, “Noticias inéditas para
ilustrar la Historia de las Bellas Artes en Lima durante el Virreinato”,
en Histórica, XIV, Lima, 1941, p. 356; A. San Cristóbal, “Martín
Alonso de Mesa y Juan García Salguero en el retablo mayor de la
Concepción”, en Revista del Archivo General de la Nación, 17, Lima,
1998, pp. 91-130.

9 EMILIO HARTH-TERRÉ, Escultores españoles en el Virreinato del Perú,
Lima, 1977, p. 95; Mesa-Gisbert, o. c., p. 124.

10 M. CHACÓN TORRES, Arte Virreinal en Potosí, Sevilla, 1973, p. 76;
R. Ramos Sosa, “El escultor Luis de Espíndola y su trayectoria entre
Bolivia y Perú”, en Memoria del II encuentro Internacional Barroco
y fuentes de la diversidad cultural, La Paz, 2004, pp. 61-66.

11 HÉCTOR SCHENONE, “Pinturas zurbaranescas y escultura de la
escuela sevillana en Sucre, Bolivia”, en Anales del Instituto de Arte
Americano e Investigaciones Estéticas, 4, Buenos Aires, 1951, p. 66,
figuras18 y 19.

12 JUAN PLAZAOLA, Modelos y Teorías de la Historia del Arte, San
Sebastián, 2003, pp. 90-94.

13 Localicé esta escultura en un recorrido con el restaurador Osvaldo
Cruz Llanos, al que agradezco su compañía.

14 Sobre los modelos iconográficos de la Inmaculada puede verse la
obra de Suzanne Stratton, La Inmaculada Concepción en el arte español,
Madrid, 1989.

15 El recurso de los paños y telas aumentando los volúmenes de las
esculturas tiende a realzar la imagen e impresión visual de la misma
como puede comprobarse en testimonios contemporáneos; cfr.
Emilio Gómez Piñol, “Los retablos de San Isidoro del Campo y
algunas atribuciones escultóricas derivadas de su estudio”, en San
Isidoro del Campo (1301-2002). Fortaleza de la espiritualidad y santuario
del poder, Sevilla, 2002, pp. 125 y 128.

16 REYES ESCALERA PÉREZ, “La evolución iconográfica de la
Inmaculada Concepción”, en Tota Pulchra, el arte de la iglesia de
Málaga, Málaga, 2004, p. 59.

17 CFR. E. GÓMEZ PIÑOL, o. c., pp. 125-129. Sobre la Inmaculada
de Oruro se ha propuesto que se trata de la que realizó Montañés
en 1621 para Juan Bautista González y que no llegó a comprar,
siendo adquirida y donada por José Cuterillo, cfr. J. M. Palomero
Páramo, “Retablos e imágenes concepcionistas enviadas a Indias en
el primer cuarto del siglo XVII”, en Inmaculada, Sevilla, 2004, p.
182.

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



gradezco mucho a los colegas organizadores
del III Encuentro Internacional sobre el
Barroco, cuya gentil invitación me permite
volver en estas febriles jornadas (30 de marzo

a 2 de abril de 2005) a la ciudad de La Paz, Bolivia. Según
mi punto de vista, el tema que nos convoca en esta reunión
–vale decir, el Manierismo y la transición al Barroco– debe
ser abordado desde múltiples perspectivas para comprender
la variedad de aspectos que sustentan y rodean la labor de
los pintores de origen italiano y de sus discípulos criollos,
mestizos e indígenas, que realizaron obra en las principales
ciudades del virreinato del Perú durante las décadas finales
del siglo XVI e iniciales del siglo XVII.

EL CONTEXTO SOCIO-ECONÓMICO

De manera concreta quisiera remarcar que la sucesiva
llegada de Bernardo Bitti, Mateo Pérez de Alesio (o Matteo
da Leccia) y Angelino Medoro, procedentes de Italia, se
enmarca en una época que podemos llamar “el largo siglo
XVII” o período de madurez colonial, que tiene su origen
en las diversas medidas adoptadas por el virrey don Francisco
de Toledo, supremo organizador del Perú, durante su largo
y crucial mandato que va de 1569 a 15811. De no haber
mediado las regulaciones que diseñó y ejecutó Toledo,

77

siguiendo por cierto las recomendaciones que había recibido
en la corte durante la Junta Magna de Madrid, no se podría
entender la relativa estabilidad política, y al mismo tiempo
la bonanza económica que gozaron los habitantes –y muy
especialmente los de origen español– en el territorio de las
Audiencias de Quito, Lima y Charcas, que constituían
strictu sensu el fundamento del virreinato del Perú.

Podemos conocer bien las políticas implementadas
por el quinto virrey del Perú gracias a la moderna
recopilación de las ordenanzas toledanas, que ha publicado
la Escuela de Estudios Hispano-Americanos de Sevilla2.
Estas ordenanzas tienen que ver con el manejo de la
economía, la fiscalidad, la administración política y judicial,
la minería, las encomiendas y los tributos indígenas, la
organización eclesiástica y (no por último) con el ámbito
espiritual, a través de la secularización de la Universidad
de San Marcos de Lima y la imposición de los recién
llegados miembros de la Compañía de Jesús, que se
posesionaron de sectores clave en la actividad educativa y
el adoctrinamiento de la población nativa.

Por mucho tiempo los historiadores, especialmente
los norteamericanos y franceses, habían pensado que el
período de “crisis general” que se vivió en el continente
europeo durante el siglo XVII, y más definidamente en los
años de 1620 a 1660 (época coincidente con la Guerra de
los treinta años y la declinación política de España), había



78

afectado simultáneamente a Hispanoamérica con una
honda depresión económica. Hoy, este punto de vista no
se puede sostener más en virtud de las importantes
contribuciones de Romano, Morineau, Pieper, Glave y
otros investigadores que han demostrado sólidamente que
a partir de 1580 se da en estas partes del Nuevo Mundo
un continuado apogeo o boom en las condiciones
económicas3. Así se refleja en el crecimiento de las ciudades
y en la realización de imponentes obras arquitectónicas,
que evidencian prosperidad económica, inversión en bienes
de capital y desarrollo del patrimonio inmobiliario, todo
lo cual estaba permitido por el ritmo creciente en la
extracción de la plata.

No debemos olvidar que a través de las innovaciones
lanzadas por el virrey Toledo en materia de suministro de
mano de obra y renovación tecnológica, mediante el recurso
a la amalgamación con mercurio, habían marchado en
continuo crecimiento los yacimientos del “cerro rico” de
Potosí. Y es dentro de este marco económico y material
que debemos insertar la obra realizada por los artistas
europeos que llegaron a nuestras tierras para apoyar, con
sus solemnes y estilizadas imágenes, los esfuerzos que llevaba
a cabo la Iglesia de la Contrarreforma. Bien sabido es que
estos maestros llegaron mayormente de la Península itálica,
gran bastión del catolicismo, y sirvieron activamente en las
colonias ultramarinas para reprimir todo brote de
protestantismo, así como el cultivo de las creencias islámicas
y judías, y especialmente, la conservación del paganismo
o “idolatría” entre los pobladores de las comunidades
andinas4.

Acompañando pues la dinámica religiosa, que era al
mismo tiempo fundamento de la actividad política,
comercial y militar realizada por los colonizadores en
América, se debe entender la trascendencia de la obra de
Bitti, Pérez de Alesio y Medoro. Nos fijaremos aquí
especialmente en la actividad desarrollada por el último
de estos maestros, un “pintor andariego” que llegó al
continente americano hacia el año 1587 y empezó su
trayectoria en los confines de la audiencia de Santafé de
Bogotá. Sin embargo, mi atención se centrará en la relación
personal (bastante cercana) que mantuvo Medoro con la
primera persona nacida en las Indias que mereció el honor
de ser elevada a los altares de la Iglesia: me refiero obviamente
a Santa Rosa de Lima o Isabel Flores de Oliva, que era su
nombre de la infancia.

Santa Rosa vive en la Tierra con intensidad un corto
período de 31 años, entre 1586 y 1617. Estos años son
justamente el marco temporal en el cual se produce el
desarrollo más intenso del Manierismo, como primera

corriente artística europea desarrollada en los territorios
indianos. Es un Manierismo que en la siguiente generación,
a través de los discípulos locales que cultivan los maestros
de origen italiano, se extenderá y enriquecerá con gran
afluencia de elementos nativos en las llamadas Escuelas
pictóricas del virreinato del Perú5.

Al hablar de estas escuelas, ubicadas en emporios
regionales tales como Quito, Trujillo, Lima, Huamanga,
Cuzco, Charcas o Potosí, nos estamos refiriendo en verdad
a polos regionales de desarrollo socio-económico,
encabezados por los miembros de oligarquías criollas que
eran descendientes en segunda o tercera generación de los
primeros encomenderos, conquistadores y beneméritos.
Crecieron y se diversificaron estos núcleos regionales,
prácticamente autosuficientes, por causa de la agreste
geografía andina y por las propias dificultades de
comunicación de la época. Nos hallamos así en presencia
de unos polos cuasi autónomos de progreso material,
sustentados en la circulación mercantil de bienes importados
o producidos localmente, que daban movimiento al
excedente de plata que quedaba en las colonias y potenciaba
el consumo de bienes suntuarios como joyas, cuadros,
retablos, tapices, etc.

ANGELINO MEDORO Y SANTA ROSA

Hemos referido que Angelino Medoro (1567-1633),
pintor originario de la ciudad de Roma, llegó al continente
americano hacia el año 1587, luego una corta estancia en
Sevilla de la cual tenemos constancia a través de la Flagelación
de Cristo, una de sus obras más cualificadas. Se movió este
personaje por diversos ámbitos del Imperio español,
habiendo dejado huella de sus afanes artísticos no solo en
Sevilla, Bogotá y la cercana Tunja, sino también en Lima,
La Paz y Chuquisaca (Sucre), y aun en el propio Santiago
de Chile. Sin embargo, todavía se resiente la falta de una
monografía dedicada específicamente a su vida y su obra6.

En los párrafos siguientes voy a centrarme en la
documentación original guardada en el Archivo Secreto
Vaticano que recoge los testimonios levantados en Lima
en los años 1617-1618, durante las semanas y meses siguientes
al tránsito de Santa Rosa de Lima, esto es, su muerte
ocurrida en casa del contador Gonzalo de la Maza –su
mentor y benefactor de los últimos años– el 24 de agosto
de 1617. Tan firme y decidido fue el reconocimiento de
santidad que mereció la terciaria dominica (“beata” en la
terminología de aquel entonces), que su entierro resultó
un acontecimiento multitudinario, acompañado por el

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



79

Cambio de nombre de Santa Rosa, atribuido a Angelino Medoro. Óleo sobre lienzo, 210 x 152 cm. Santuario de Santa Rosa, Lima.

SOBRE LA IMAGEN DE LA MUERTE: EL RETRATO DE SANTA ROSA DE LIMA POR ANGELINO MEDORO



80

La muerte de Santa Rosa, atribuido a Angelino Medoro. Óleo sobre lienzo, 164 x 164 cm. Santuario de Santa Rosa, Lima.

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



81

propio virrey Príncipe de Esquilache, los ministros de la
Real Audiencia y los principales dignatarios de la Iglesia.
Para que quedara manifiesta comprobación de sus virtudes
extraordinarias el tercer arzobispo de Lima, don Bartolomé
Lobo Guerrero, puso en marcha el “proceso ordinario”
convocando a más de setenta testigos que estuvieron cerca
o experimentaron directamente la vida, virtudes y milagros
de Rosa de Santa María.7

En el expediente respectivo (Archivo Secreto Vaticano,
Riti, vols. 1570, 1571, 1572) encontramos las declaraciones
que van reproducidas más adelante en apéndice, con el
testimonio que produjeron en aquellas circunstancias el
pintor Angelino Medoro, su segunda esposa doña María
de Mesta y Pareja8, y uno de los ayudantes u “oficiales” de
su taller de pintura, Juan Rodríguez Samamés. En este
contexto quisiera remitir al estudio crítico que José Flores
Araoz ha dedicado a la iconografía de Santa Rosa, en el
cual propone atribuir a Medoro dos importantes óleos, de
grandes dimensiones, que se pueden contemplar hoy en el
santuario limeño de Santa Rosa (primera cuadra de la
avenida Tacna).

Se trata en primer lugar del cuadro llamado Cambio
de nombre, en el cual se representa la leyenda de que, siendo
niña de pocas semanas de nacida y estando en la cuna, un
día amaneció Isabel Flores de Oliva con el rostro convertido
en rosa. Desde aquel momento su nombre cambiaría por
el de Rosa, que desde un inicio había preferido su abuela.
Lo interesante en esta composición pictórica es que
observamos rasgos muy característicos del Manierismo: un
intenso contraste de luces y una serie de figuras estilizadas,
con la presencia de la niña en su cuna y de una mujer a su
derecha, ataviada con un traje de color ocre o rojo, una
capa dorada y una toca labrada sobre la cabeza, que vemos
prácticamente repetida –al menos en su función de
protagonismo icónico– en el otro óleo de gran tamaño que
Flores Araoz atribuye al propio Medoro9.

El segundo cuadro aludido, conservado también en
el santuario de Santa Rosa de Lima, se titula La muerte.
Aquí se puede apreciar el emotivo instante de la partida
de Rosa hacia la gloria eterna. Su cuerpo, marcado por la
fatiga y el dolor de la agonía, aparece también encima de
un lecho y está rodeado de una serie de personajes que
podemos identificar con el contador Gonzalo de la Maza
y su esposa doña María de Uzátegui (los dueños de la casa
donde falleció la doncella criolla), los propios padres de la
santa, el anciano arcabucero Gaspar Flores y doña María
de Oliva, un sacerdote dominico y otros miembros de su
entorno más íntimo. Lo interesante de esta obra es que
también revela la mano de un artista diestro en los recursos

creativos del Manierismo y muestra nuevamente una señora
principal a la derecha de Santa Rosa, ataviada con la misma
toca labrada sobre la cabeza, la elegante capa y el traje de
color rojo. En este caso, sin embargo, no se trataría de la
progenitora de la santa, sino de su protectora a la hora de
la muerte, doña María de Uzátegui10.

Si la hipótesis formulada por José Flores Araoz fuera
completamente cierta, tendríamos en esas dos
representaciones una adicional comprobación de la cercanía
particular que gozó el maestro romano Angelino Medoro
con la primera santa americana y con el hogar del poderoso
contador de la Santa Cruzada de Lima11. Cabe suponer
que la factura de ambas pinturas sería posterior al célebre
retrato mortuorio de Santa Rosa, el cual debió haber sido
compuesto entre los años 1618 y 1620, según tendré ocasión
de exponerlo más adelante.

EL TESTIMONIO PERSONAL DE MEDORO

El 5 de marzo de 1618 se presentó en la ciudad de los
Reyes del Perú, o sea Lima, Medoro Angelino, pintor, natural
de la ciudad de Roma, a prestar su testimonio en la
recopilación de declaraciones sobre la vida, virtudes y
milagros de Santa Rosa, dentro del proceso ordinario
conducente a su beatificación.

El documento es interesante porque arroja una serie
de luces sobre la biografía de nuestro personaje. Se declara
Medoro mayor de 45 años de edad y refiere que tuvo
ocasión de conocer personalmente a Rosa de Santa María,
ya que la vio tres o cuatro veces en su propia casa, cuando
acudía para visitar a su enfermiza esposa doña María, lisiada
de la espalda y obligada a movilizarse en silla de manos.
Dijo este testigo que “tuvo a la bendita Rosa de Santa
María por mujer de singular virtud y gran santidad, muy
abstinente y penitente, y de grande humildad, paciencia y
sufrimiento en sus trabajos y enfermedades, y de mucha
caridad y amor con los prójimos. Y así la ha tenido y tiene
por santa, sin haber oído decir ni entendido otra cosa en
contrario...”12.

Al referirse al solemne funeral que recibió la virgen
limeña, expresa con detalle Medoro que nunca antes había
tenido oportunidad de ver una manifestación de dolor
popular tan intenso y con tanta presencia de gente, aun
habiendo vivido él en la Roma de los Papas. El túmulo
que se le hizo a Santa Rosa fue suntuoso, adornado de
paños de diferentes colores y con muchos santos alrededor.
Más importante aún, a la pregunta XXVII del interrogatorio
responde de la siguiente manera: “este testigo iba a ver su

SOBRE LA IMAGEN DE LA MUERTE: EL RETRATO DE SANTA ROSA DE LIMA POR ANGELINO MEDORO



82

entierro, y por no poder entrar a causa de la mucha gente
que había en la iglesia [de Santo Domingo] se volvió...”13.
Esta declaración es rotunda y no admite lugar a dudas.

El sentido medular de su testificación tiene que ver
con una serie de milagros que Santa Rosa obró en el entorno
más íntimo del pintor italiano, tanto durante su vida común
en Lima –a través de felices adivinaciones– como ya después
de muerta ella. Usando de unas reliquias tomadas de la
sepultura de la virgen, en el convento dominico de Nuestra
Señora del Rosario, se pudo lograr la curación de doña
María de Mesta de una terrible hinchazón en la pierna
(“que no podía reposar más de quince días, hasta que se
acordó ponerse unas reliquias de la bendita Rosa una noche
con que se dormió, y la mañana cuando se levantó se halló
buena y sana...”)14. Similar intercesión divina valió luego
para sanar a esta señora de un continuo flujo de sangre,
de un opresivo dolor de espaldas y de “un gran dolor de
cabeza”, que también continuamente le afectaba.

Por otra parte, y más importante para la historia del
arte virreinal, está el dato de que esas mismas reliquias
sirvieron para curar de asma al “oficial” de pintor que el
maestro italiano tenía en su taller de Lima: Juan Rodríguez
Samamés, por entonces de 32 años de edad. Relata el
documento que Samamés se encontraba “muy apurado”
por dicha enfermedad desde hacía tres años, y viéndole una
noche en extremo afligido, doña María de Mesta tomó la
iniciativa de poner sobre su cuerpo las benditas piezas
–aparentemente tierra extraída de la famosa ermita de Santa
Rosa–, con lo cual se logró su ansiada sanación. En su
Ensayo de un diccionario de artífices coloniales (1947), el P.
Rubén Vargas Ugarte trató hace muchos años a Juan
Rodríguez Samamés, dándole la calificación de “maestro
entallador y pintor” a base de un testimonio levantado en
la ciudad del Cuzco luego del terremoto de 1650. En aquella
oportunidad el discípulo de Medoro fue llamado a brindar
su parecer sobre la prodigiosa restauración del cuadro de
la Virgen del Milagro, que se venera en el templo de los
franciscanos del Cuzco15.

Esto quiere decir que Samamés, junto con otros
conocidos alumnos del taller de Medoro, como el indígena
Pedro Loayza y el criollo Luis de Riaño (examinado en este
volumen de actas por Elizabeth Kuon Arce), desarrollaron
el mismo camino en su tarea profesional: luego de haber
aprendido las esencias del arte manierista en la capital del
virreinato, marcharon hacia la rica zona de los Andes
meridionales para asentarse como maestros en la vieja
capital del Tahuantinsuyu16. Podemos estar seguros de que
no se trataba de una mudanza producida por la intención
de cambiar de clima o respirar directamente las herencias

del Incario, sino por atender al mercado de bienes artísticos
que nutrían la Iglesia, los ricos vecinos y comerciantes y los
príncipes de la nobleza inca.

En la fecha ya señalada del 5 de marzo de 1618,
encabezando las declaraciones de Angelino Medoro y Juan
Rodríguez Samamés, se encuentra el detallado testimonio
ofrecido por doña María de Mesta, criolla, de 31 años de
edad. Su exposición, recogida por orden del juez eclesiástico,
bachiller Luis Fajardo, abunda en minucias y anécdotas de
la cercana relación que mantuvo esta ama de casa –carente
de hijos– con la santa limeña. A diferencia de su esposo el
maestro italiano, doña María sí logró hacerse de una buena
ubicación dentro del convento de Santo Domingo el día
del entierro de Rosa, lo cual le permitió ver su mortaja de
paño carmesí, observar el talante risueño de su rostro, y
más aun tocar una parte de su cuerpo: “esta testigo le tocó
el brazo y lo meneó, y lo halló tan tratable y la mano como
caliente, que parecía que estaba viva...”17.

Como es natural, habiendo sido doña María la principal
beneficiaria de la amistad y los milagros de Santa Rosa, su
declaración testimonial se explaya en noticias sobre la
obediencia y mansedumbre, la caridad hacia los prójimos
y las severas mortificaciones físicas que caracterizaron la
existencia terrenal de la virgen. La testigo explicita el gran
concurso de gentes que salió a las calles en la fiesta de San
Bartolomé para acompañar el cuerpo de Santa Rosa de
Lima en su último recorrido por la ciudad, desde la casa
del contador Gonzalo de la Maza (hoy sede del convento
de Santa Rosa de las Monjas) hasta el templo dominico de
Nuestra Señora del Rosario. Y refiere con detalle las
bondades que había obrado Rosa en su persona, por medio
de consejos para mitigar su espíritu colérico, de profecías
y adivinaciones maravillosas, y de las repetidas curaciones
de sus dolencias en cabeza, pierna y espaldas, como ya lo
tenemos señalado.

EL RETRATO DE SANTA ROSA POR ANGELINO
MEDORO

El objeto central de la presente comunicación es un
testimonio artístico verdaderamente digno del Manierismo
hispanoamericano: el famoso y pequeño retrato de Angelino
Medoro que –según la noción corrientemente divulgada–
proviene de un boceto que el pintor italiano trazó a la vista
del cadáver de Rosa de Santa María.

 Es una de las joyas más preciadas que guarda el
santuario de Santa Rosa (ubicado en los contornos de la
misma casa donde naciera la doncella criolla) y que en los

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



83

Retrato morturio de Santa Rosa. Angelino Medoro. Óleo sobre lienzo, 26 x 15 cm. Santuario de Santa Rosa, Lima.

SOBRE LA IMAGEN DE LA MUERTE: EL RETRATO DE SANTA ROSA DE LIMA POR ANGELINO MEDORO



84

últimos años, gracias a la restauración hecha bajo los
auspicios del Banco de Crédito del Perú, ha vuelto a lucir
toda su expresividad, recobrando su importancia como
“imagen auténtica” de la virgen limeña18. Allí, en el espacio
de sólo 26 x 15 cm, Medoro hábilmente la muestra en
expresión agónica o mortuoria, con el rostro lívido y
adornado por una corona de rosas, vestida con el hábito
de la congregación dominica. Lleva sin embargo los ojos
y la boca entreabiertos, como si se hallara en medio de un
sueño o un rapto místico, deleitando su ansiada unión con
Cristo.

De hecho, es la imagen que más extensamente ha
perdurado de la santa, y se la encuentra en diversos cuadros,
emblemas y grabados de las Indias y Europa a partir del
mismo siglo XVII. Ya en esta centuria, los cronistas y
biógrafos convienen en que casi no había hogar del virreinato
del Perú donde no existiese una imagen de Santa Rosa de
Lima, fuese esta pintada, esculpida o grabada. Por esta
razón, advierte Flores Araoz, pretender estudiar la iconografía
completa de Santa Rosa es tarea poco menos que imposible:
son innumerables las iglesias, conventos, monasterios,
santuarios, beaterios, ermitas, oratorios particulares y
viviendas elegantes, medianas o pobres, donde se rendía
culto y veneración a la virgen limeña19.

Pues bien, hay algunas precisiones interesantes que
hacer respecto a esa imagen de la muerte, tomada como
uno de los mejores ejemplos del retratismo en el virreinato
del Perú. Si ponemos debida atención a las declaraciones
que el maestro italiano efectuó en 1618, actuando como
testigo en el proceso ordinario de la beatificación,
entenderemos mejor las circunstancias en que se realizó
ese pequeño lienzo. Ante todo, como ya hemos dicho,
Angelino Medoro declara que no pudo ver el cadáver de
Santa Rosa mientras se hallaba expuesto en la iglesia de
Santo Domingo antes de su entierro, por causa del tumulto
popular. Este dato resulta muy interesante si tomamos en
cuenta que hasta ahora se había repetido, una y otra vez,
que el retrato de Santa Rosa labrado por Medoro había
sido un fiel reflejo del estado de su cadáver, como si se
tratase de una “instantánea” o una mascarilla mortuoria
que con gran fidelidad hubiera ejecutado el pintor
manierista20.

¿Quiere ello decir que nuestro personaje simplemente
se “inventó” el rostro de la doncella y su expresión facial
en el tránsito a la gloria divina? La contestación debe ser
negativa, tal como se desprende del hecho que la esposa
del artista, doña María de Mesta, cultivara una estrecha
amistad con Santa Rosa y estuviera presente en los solemnes

actos de su entierro. Si el pintor hubiese efectuado el famoso
retrato teniendo a la vista el risueño rictus de la santa,
seguramente lo habría mencionado como un factor especial
en la probanza de testigos (y el punto de no hacerlo significa,
además, que la obra debe proceder de una fecha posterior
a marzo de 1618). En este contexto, no es difícil suponer
que Medoro hubiera tenido acceso a las actas del proceso
ordinario de la beatificación, o que los jerarcas de la Iglesia
virreinal le hubieran proporcionado una sumilla con el
sentido general de los testimonios.

Más aún, es dable presumir que Angelino Medoro
consultara la más temprana de las biografías de Santa Rosa,
redactada en Lima por el dominico fray Pedro de Loayza
(1619) e inspirada en las declaraciones personales de quienes
experimentaron las virtudes y milagros de Rosa. Esta
biografía, en la parte correspondiente al sepelio y tránsito
divino de la criolla, refiere con toda precisión: “Quedó
hermosísima, los ojos abiertos y quebrados, [y] la boca
entreabierta, como que se estaba riendo...”21 .

Podemos inferir que el célebre retrato de Santa Rosa
de Lima debió haberse ejecutado entre 1618, fecha de la
declaración testimonial de Medoro, y el momento de su
partida definitiva del virreinato peruano. En este punto
me remito a las noticias y documentos que reuniera el
profesor José Chichizola Debernardi en su importante tesis
doctoral (luego libro) sobre el manierismo en Lima, y que
nos permiten conocer la trayectoria vital del pintor italiano
después de abandonar el Nuevo Mundo22. Sabido es que
salió del Perú hacia 1620 y se trasladó a residir en la ciudad
de Sevilla, donde fue ratificado en la categoría de maestro
de pintura e imaginería, se asentó en las collaciones o
parroquias de San Pedro y de San Vicente, y terminó sus
días en diciembre de 1633.

*  *  *  *

En fin, la imagen legada por Angelino Medoro pasó
a las generaciones siguientes como el retrato fidedigno de
la virgen limeña y se encuentra con pequeñas variantes en
las abundantes manifestaciones pictóricas y plásticas que
hacen de Rosa de Santa María el icono por excelencia del
movimiento de reivindicación e identificación colectiva de
los criollos en Hispanoamérica durante el siglo XVII. Dos
estudiosos contemporáneos, el inglés David Brading y el
francés Bernard Lavallé, hablan del “protonacionalismo”
o patriotismo de los criollos en aquella época, en que los
descendientes de los primeros colonizadores y encomenderos
alcanzaron posiciones de relieve en la administración

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



85

política, la vida económica y social y aun en la dimensión
espiritual23. Esto queda en claro al observar el exitoso
proceso seguido ante la corte real de Madrid y la curia
papal de Roma, que terminó en los años 1668 a 1671 con
la sucesiva beatificación de Rosa de Santa María, su
proclamación como patrona de las Indias occidentales y
su canonización como primera santa del mundo americano.

Con los elementos documentales que han sido
acopiados y expuestos aquí, me queda la firme convicción
de que la imagen mortuoria de Santa Rosa de Lima debió
ser ejecutada a instancias de la jerarquía eclesiástica de
Lima, que por intermedio del arzobispo Lobo Guerrero
emprendía el camino en busca de la elevación de Santa
Rosa a los altares. La consonancia del retrato de Medoro
con la versión escrita y canonizada por fray Pedro de Loayza,
el primer hagiógrafo de Rosa, sería una prueba de la
estratégica concertación de la palabra y la imagen, tan
propia de las circunstancias históricas de la Contrarreforma,
en que abundaban los hombres y mujeres iletrados y se
libraba un combate multifrontal contra los opositores de
la fe católica.

Así nos hallamos ante un ejemplo más, y bastante
notable, de la utilización que la Iglesia y el Estado colonial
en Hispanoamérica hicieron de la vena artística,
subordinando la inspiración de los creadores –primero
maestros de procedencia europea y luego discípulos de
raigambre criolla o nativa– a las intenciones políticas y los
objetivos concretos del poder. En este caso, la destreza
pictórica de Angelino Medoro, así como su cercanía personal
con la primera santa americana, terminan vinculándose
con el interés demostrado por la Corona, las instituciones
eclesiásticas y el propio gobierno municipal de Lima por
conseguir el reconocimiento de una figura criolla como
emblema de la nueva cristiandad allende los mares24.

APÉNDICE 1
TESTIFICACIÓN DE DOÑA MARIA DE MESTA
(Archivo Secreto Vaticano, Riti, 1570, ff. 276v-279)

En la Ciudad de los Reyes en cinco de marzo de mill y
seiscientos y diez y ocho años, para la dicha información, los
dichos procuradores presentaron por testigo ante el dicho
Bachiller Luis Faxardo, presbítero, juez para este efecto, a
Doña María de Mesta, muger de Medoro Angelino, pintor,
residente en esta ciudad, de la qual se recibió juramento en
forma de derecho, y ella lo hizo por Dios Nuestro Señor, y
por la señal de una cruz que hizo con los dedos de su mano
derecha, y so cargo dél prometió dezir verdad.

Preguntada por el interrogatorio de preguntas (y por
la añadida) / [fol. 277] presentado por los procuradores,
que le fue leydo, dixo y depuso lo siguiente:

A la primera pregunta dixo que conoce a Gaspar Flores
y a María de Oliva de cinco años a esta parte, poco más o
menos, de trato y comunicación, y del mismo tiempo a
Rosa bendita de Santa María, y sabe que ellos eran tenidos
por padres legítimos de la bendita Rosa y ella por su hija
legítima, y esta testigo los ha tenido y tiene por tales. Y
esto responde.

De las generales de la ley que le fueron fechas, dixo
que ninguna dellas le toca, y que es de edad de treinta y
un años. Y esto responde.

A la segunda y demás preguntas del dicho
interrogatorio dize que esta testigo, en el tiempo que
conoció a la dicha Santa Rosa, la tuvo por una muger de
grande virtud y santidad, muy obediente a sus padres, de
grande humildad y mansedumbre, muy encendida y
fervorosa en el amor de Dios, y abrasada, que nunca estaba
apartada de este divino amor. Y era muger de grandíssima
charidad con los próximos, y acudía con grande cuydado
a las necessidades corporales y espirituales de sus próximos;
y quando no podía acudirles con obras corporales, por ser
ella pobre, acudía con obras espirituales que eran ayunos,
disciplinas y oraciones. Los offrecía y cumplía con mucha
puntualidad y cuydado. Sus mortificaciones fueron muy
grandes y todos sus ayunos de pan y agua, y oyó dezir que
usava disciplinas y otros silicios. Devotíssima del Santíssimo
Sacramento (y lo recebía muy de ordinario), era
pacientíssima en los travajos y enfermedades.

Y declara más esta testigo que el día de Sant Bartholomé
a las seis de la mañana, poco más [o menos], fue esta testigo
a casa del contador / [277v.] Gonzalo de la Maza, donde
estava el bendito cuerpo de la Santa Rosa, y vido que
muchas personas assí religiosas como seculares, y muchas
otras personas de todos estados, luego que se supo la
muerte de esta bendita Santa, fue tan grande el concurso
que acudió a venerar el bendito cuerpo y a besarle pies y
manos con grande veneración y reverencia, que caussó
admiración a esta testigo. Y vido ser y passar assí todo lo
que se declara en la pregunta veinte y cinco en orden a
esto.

Y en lo que toca a la pregunta veinte y seis, dixo que
esta testigo se halló en la yglessia de Santo Domingo quando
entró el bendito cuerpo de Santa Rosa, y vido que estava
toda la yglessia (con ser muy grande) llena de gente, que
apenas podían meter el cuerpo a la capilla mayor. Y era
tan grande el concurso que acudía a tocar el bendito

SOBRE LA IMAGEN DE LA MUERTE: EL RETRATO DE SANTA ROSA DE LIMA POR ANGELINO MEDORO



86

cuerpo, que casi lo vido esta testigo en el suelo, y vido llegar
a tocar rosarios y otras cosas; y quien podía cortarle de los
hábitos, lo hazían.

Y todo lo que se declara en la pregunta veinte y siete
lo sabe esta testigo como en ella se refiere, porque lo vido,
y esta testigo le tocó el brazo y lo meneó, y lo halló tan
tratable y la mano como caliente, que parecía que estava
viva. Su rostro risueño, como lo dize la pregunta.

Y en quanto a lo que se contiene en la pregunta veinte
y ocho, excepto a lo de embiar las religiones sus rosarios,
lo vido esta testigo por vista de ojos ser y passar assí como
se refiere en ella, por averse hallado presente a todo en la
dicha yglessia. Y esto responde.

Y en quanto a la pregunta veinte y nueve, de los
milagros, dixo que lo que sabe esta testigo es que ella estava
mala de una pierna, que la tenía a su parecer hinchada y
le dolía con grande extremo, y tuvo este dolor como quinze
o veinte días, que no la dexava dormir, y de día andava con
mucha pena y travajo. Y una noche se acordó que tenía
reliquias de la Santa, y se las puso y se adormió, y se levantó
sin dolor, y hasta hoy no le ha vuelto más, y ha tres o quatro
meses. Y también declara que a esta testigo le afligió unos
quinze días, poco más o menos, un fluxo de sangre que la
puso en mucho cuydado, y se puso las dichas reliquias y
luego estuvo buena, y nunca más le ha vuelto. Item declara
que tuvo un grande corrimiento en las espaldas, de que
esta testigo es lisiada, / [fol. 278] y de un grande dolor de
caveza que de continuo tenía, y en poniéndose la reliquia
de la Santa se le ha quitado. Y quando le quiere retentar
qualquiera de estos dolores, en poniéndose la reliquia no
passa adelante el mal.

Y declara asimismo que es de su natural muy colérica
y acelerada en executar su cólera, y que suele tener algunos
travajos, y acordándose de los buenos consejos que la
bendita Santa le dava, se aplaca y consuela mucho y desea
tener más travajos.

Y declara también que ella tiene en su casa un mozo
que se llama Juan Rodríguez Samamés, tocado de asma,
que avrá tres años que le apuraba, y esta testigo le dixo
–viéndolo apurado un día della– que se pusiese la noche
siguiente reliquias de la Santa Rosa, y se las puso. Y aquella
noche antes que se las pusiera, le apretó mucho, y aviéndose
puesto la reliquia se le quitó, y no le ha vuelto más, con
averla tenido antes de ponerse la reliquia cada día y todo
el tiempo de los tres años que tiene referidos. Y avrá tres
meses, poco más o menos, que está libre del asma y no le
ha vuelto, y este tiempo ha que se puso la reliquia. Y esto
responde.

Y en quanto a la pregunta treinta, dixo que esta testigo
visitó dos vezes en differentes días el sepulchro de la Santa
Rosa, y vido en el capítulo donde está mucha gente y
enfermos que estavan rogando por sus enfermedades a la
santa virgen Rosa, y oyó dezir que los días antes y después
lo han continuado con mucha devoción. Y esto responde.

Y en quanto a la pregunta treinta y una, la ha oydo
dezir a personas de fee y crédito, y lo tiene por tal.

Y declara, demás de lo que tiene dicho en este su
dicho, que a la bendita virgen Rosa de Santa María se le
hizieron sus honras en la yglessia de Santo Domingo con
la mayor solemnidad, magestad y pompa que ha visto en
su vida. El túmulo que se hizo fue adornado de paños de
differentes colores, representando gloria y muchos sanctos
alrededor dél; en cuyas honras assistieron el señor Virrey
y Real Audiencia y el Cabildo de la ciudad y el señor
Arzobispo y el Cabildo de la Santa Yglessia, y toda la yglessia
/ [278v.] (con ser tan grande como es) estava toda llena –y
sus capillas– de gente, que fue la mayor junta y moción
que en su vida vido, que causó grande admiración. Y el día
que la enterraron estuvo su bendito cuerpo con un paño
carmesí. Y esto responde.

A la pregunta añadida, del don de profecía, declara
esta testigo que estando un día con la Santa Rosa en su
casa, le dixo esta testigo que tenía dos negras huydas, y que
la una le hazía grande falta por averle llevado la llave de
una caxa, que tenía grande necessidad de abrilla, a cuya
causa le era forzoso, por no poder sacar de ella algunas
cosas que tenía necessidad para el día siguiente, pedirlas
prestadas. Y la Santa le dixo que no las pidiese: que quando
llegase a su casa, antes de salir de la silla, le dirían que ya
la negra estava en casa, que era la de la llave, y la otra que
otro día se la llevarían a su casa. Y esta testigo se despidió
de la Santa Rosa y se vino a su casa, y en llegando a ella,
antes de salir de la silla, le dixo su marido que la negra
Antonia (que era la que tenía la llave) estava ya en casa. Y
entonces esta testigo refirió a su marido lo que la bendita
Rosa le avía dicho: que mañana le avían de traer la otra,
y fue assí verdad que el día siguiente se la truxeron, como
la bendita Rosa se lo avía dicho.

Y declara assimismo que aviendo tratado esta testigo
con su marido cierto negocio sobre su yda de esta testigo
y su marido a Castilla, y no lo avían comunicado con
persona alguna, lo comunicó con la bendita Rosa. Y sin
declararle cosa alguna de lo que avía comunicado con su
marido, le declaró con certeza algo dello, con que esta
testigo conoció en ella tener espíritu de profezía, porque
la bendita Rosa le dixo: Con que vuesamerced ponga en

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



87

España tanta cantidad, podrán passar la vida con quietud,
pues no tienen hijos. Y esta era la cantidad que su marido
y ella avían tratado, y esta testigo quedó admirada por ser
razón que sola ella y su marido avían tratado.

Y todo lo que tiene dicho es la verdad para el juramento
que tiene fecho, y lo firmó de su nombre, y el dicho juez
también. / [fol. 279] Y declara esta testigo que el día que
se fue a ver a la bendita Rosa de Santa María en la celdita
donde se recogía, salió de su conversación espiritual que
tuvo con ella tan inflamada que le parece que si en aquel
punto le faltara su marido, se fuera a un desierto a hazer
penitencia de sus peccados. También declara que después
de su muerte, por medio de esta santa virgen, ha avido y
hay muchas conversiones espirituales a más perfeto estado
de vida, y esto es muy público y notorio. Y lo firmaron,
como está dicho. El Bachiller Luis Faxardo.
– Doña María de Mesta. – Ante mí, Jayme Blanco, notario
público.

APÉNDICE 2
TESTIFICACIÓN DE ANGELINO MEDORO
(Archivo Secreto Vaticano, Riti, 1570, ff. 279-280v)

En la Ciudad de los Reyes, en este dicho día, mes y
año dichos, para la dicha provanza los dichos procuradores
presentaron por testigo ante el dicho juez a Medoro
Angelino, pintor, natural de la ciudad de Roma, residente
en ésta, del qual se recibió juramento en forma de derecho,
y él lo hizo por Dios Nuestro Señor y por la señal de una
cruz, y so cargo dél prometió dezir verdad.

Preguntado por el interrogatorio de preguntas
presentado por los dichos procuradores, que le fue leydo,
dixo y depuso lo siguiente:

A la primera pregunta dixo que conoce a los contenidos
en la pregunta, padres de la bendita Rosa, desde que
hizieron las honras de la Santa Rosa, y a la Santa Rosa
viviendo ella, porque vino a esta casa tres o quatro vezes.
Y esto responde.

De las generales de la ley que le fueron fechas, dixo
que ninguna de ellas le toca, y que es de edad de más de
quarenta y cinco años. Y esto responde.

A la segunda y demás preguntas de este interrogatorio,
hasta la veinte y quatro inclusive, dixo que este testigo tuvo
a la bendita Rosa de Santa María por muger de singular
virtud y gran santidad, muy abstinente y penitente, y de
grande humildad, paciencia y sufrimiento en sus travajos
y enfermedades, y de mucha charidad y amor con los
próximos. Y assí la ha tenido y tiene por santa, / [279v.]

sin aver oydo dezir ni entendido otra cosa en contrario. Y
esto responde.

A la pregunta veinte y cinco dixo que save lo contenido
en la pregunta como en ella se refiere, porque lo vido y se
halló presente a todo. Y esto responde.

A la pregunta veinte y seis dixo que este testigo save
todo lo que dize la pregunta, porque lo vido ser y passar
assí, porque fue acompañando el entierro todo el camino.
Y declara que en Roma, que es su tierra, no ha visto más
sumptuoso entierro. Y esto responde.

A la pregunta veinte y siete dixo que este testigo yba
a ver su entierro, y por no poder entrar a causa de la mucha
gente que avía en la yglessia se volvió; y todo lo que dize
lo oyó dezir este testigo por cosa pública en esta ciudad.
Y esto responde.

A la pregunta veinte y ocho dixo que este testigo oyó
dezir todo lo contenido en la pregunta por cosa pública y
notoria. Y esto responde.

A la pregunta veinte y nueve dixo que save que la
bendita Rosa obró muchos milagros, [y] Nuestro Señor por
la intercessión y reliquias de la Santa, en Doña María de
Mesta, su muger, porque estando enferma de una pierna
con muy grande dolor, que no podía reposar más de quinze
días, hasta que se acordó ponerse unas reliquias de la
bendita Rosa una noche con que se adormió, y la mañana
quando se levantó se halló buena y sana; y lo ha estado
siempre después acá, sin averle vuelto, que ha más de tres
meses que sanó con las reliquias. También sanó de un
fluxo de sangre que avía más de veinte días que lo tenía,
que la tenían muy fatigada y affligida y con cuydado, y
poniéndose las santas reliquias luego estuvo buena, y nunca
más le ha vuelto. Y también padeció mucho tiempo un
grande corrimiento en las espaldas, de que era lisiada, y
de un gran dolor de caveza de que de continuo padecía
también, y se puso las reliquias y luego estuvo buena. Y en
queriéndole volver algo de esto, se pone la reliquia y se le
quita y no pasa / [fol. 280] adelante.

Y también declara que un official que tiene en su casa,
tocado de asma, que se llama Juan Rodríguez Samamés, y
lo apurava mucho tres años avía, y estando muy apurado
della un día, la muger de este testigo le dixo que se pusiese
la noche siguiente las reliquias de la Santa Rosa; y se las
puso porque le apretó mucho aquella noche, y en aviéndose
puesto las reliquias sosegó y se le quitó el mal luego, y no
le ha vuelto más, y ha tres meses que se le quitó por medio
de la santa reliquia. Y esto responde.

A la pregunta treinta dixo que lo contenido en la
pregunta lo ha visto este testigo ser y passar assí, y en quanto

SOBRE LA IMAGEN DE LA MUERTE: EL RETRATO DE SANTA ROSA DE LIMA POR ANGELINO MEDORO



88

a lo de las figuras de cera lo ha oydo dezir. Y el día que le
hizieron las honras se halló presente este testigo a ellas, y
vido que fueron las más grandiosas y de tan grande magestad
que no ha visto este testigo otras mayores, porque el túmulo
que se le hizo fue sumptuoso y adornado de paños de
differentes colores y con muchos santos alrededor della. A
las dichas honras assistieron el señor Virrey y Real Audiencia
y el señor Arzobispo y su cabildo y el Cabildo de la ciudad,
y tanta multitud de gente, que con ser la yglessia muy grande
estaba toda ella (y capillas) llena de gente, que fue de tan
grande admiración que la causó a este testigo, que quedó
admirado, y lo estavan todos los que las vieron. Y esto
responde.

A la pregunta treinta y una dixo que lo contenido en
la pregunta lo ha oydo dezir este testigo por cosa pública,
y este testigo lo tiener por tal; y él fue a ver la celdita y sacó
tierra della. Y esto responde.

A la pregunta añadida dixo que lo que della save es
que un día, aviendo ydo la muger de este testigo a ver a la
bendita Rosa en su casa, y vuelto a esta casa, antes de saluir
de la silla en que venía, le salió este testigo al encuentro y
le dixo que ya Antonia avía venido, que era una de las dos
negras que avía días que faltavan de su casa, y esta Antonia
era la que tenía quenta con la / [280v.] ropa, y entonces
tenía la llave de una caxa. Y quando este testigo dixo esto
a su muger (que avía venido la negra), le dixo: Pues, hermano,
Rosa de Santa María me dixo que no me diese cuydado,
que antes que saliese de la silla me avían de dezir que avía
venido la una y mañana me traerán la otra. Y fue assí que
el  día siguiente se la traxeron, de que este testigo y la dicha
su muger se quedaron admirados y entendieron que tenía
espíritu de profezía. Y quando este testigo refirió a la dicha
su muger lo que le dixo (que avía venido la negra), fue antes
de salir de la silla.

Y todo lo que tiene dicho en este su dicho es la verdad
para el juramento que tiene fecho. Y lo firmó, y el dicho
juez también. El Bachiller Luis Faxardo. –Medoro Angelino.–
Ante mí, Jayme Blanco, notario público.

APÉNDICE 3
TESTIFICACIÓN DE JUAN RODRÍGUEZ SAMAMÉS
(Archivo Secreto Vaticano, Riti, 1570, ff. 280v-281)

En la Ciudad de los Reyes, en este dicho día, mes y
año dichos, para la dicha información los dichos
procuradores generales presentaron ante el dicho juez a
Juan Rodríguez Samamés, official de pintor en casa de
Medoro Angelino, residente en esta ciudad, del qual se
recibió juramento en forma de derecho, y él lo hizo por
Dios Nuestro Señor y por la señal de una cruz, y so cargo
dél prometió dezir verdad.

Preguntado por la pregunta veinte y nueve, en que
sólo fue presentado, dixo que lo que de ella save es que
este testigo ha más de tres años que padecía continuamente
todos los días asma, y lo apuraba de tal suerte que no le
dexava sosegar un punto, y un día –ha más de tres meses–
que viéndole tan apurado del dicho mal Doña María de
Mesta, muger de Medoro Angelino, condoliéndose de este
testigo, le dixo que tomase las reliquias de la Santa Rosa
y se las pusiese en la noche y se encomendase a la Santa
Rosa. Y este testigo, aviendo estado aquella noche muy
malo de la dicha asma, se puso las reliquias y luego sosegó
y reposó y por la mañana / [fol. 281] se halló libre della,
y después acá no la ha tenido, porque en apurándole el
mal se vuelve a poner las reliquias y le passa y no le da pena
ninguna. Y está, desde que se pone las reliquias, bueno y
gordo, y come de todo, y antes solía ser toda dieta. Y esto
responde.

Y todo lo que tiene dicho es la verdad para el juramento
que tiene fecho. Y lo firmó y dixo ser de edad de treinta
y dos años, y no le tocan las generales de la ley que le fueron
fechas. Y el dicho juez lo firmó. El Bachiller Luis Faxardo.
– Juan Rodríguez Samamés. – Ante mí, Jayme Blanco,
notario público.

III ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICIÓN AL BARROCO



89

1 Cf. PALESATI, ANTONIO, Y NICOLETTA LEPRI, Matteo da
Leccia: manierista toscano dall'Europa al Perú. Pomarance: Associazione
turistica Pro Pomarance & Comune di Castelnuovo Val di Cecina,
1999, cap. “Manieristi italiani in Perú”, p. 165-167.

2 SARABIA VIEJO, Ma Justina (trans.), Francisco de Toledo: disposiciones
gubernativas para el virreinato del Perú (1569-1580) ; introducción de
Guillermo Lohmann Villena. Sevilla: Escuela de Estudios Hispano-
Americanos & Monte de Piedad y Caja de Ahorros de Sevilla, 1986-
89. 2 vols.

3 ROMANO, RUGGIERO, Coyunturas opuestas. La crisis del siglo XVII
en Europa e Hispanoamérica. México, DF: El Colegio de México &
Fondo de Cultura Económica, 1993, p. 75-88 y 131-141. Véase
también GLAVE, Luis Miguel, De Rosa y espinas. Economía, sociedad
y mentalidades andinas, siglo XVII. Lima: Instituto de Estudios Peruanos
& Banco Central de Reserva del Perú, 1998, especialmente las p.
151-157 (“Potosí, la ciudad símbolo”).

4 Cf. BAILEY, GAUVIN ALEXANDER, “Creating a global artistic
language in late Renaissance Rome: artists in the service of the
overseas missions (1542-1621)”, en From Rome to eternity. Catholicism
and the arts in Italy, ca. 1550-1650, eds. Pamela M. Jones y Thomas
Worcesterr (Leiden: Brill, 2002), p. 225-251.

5 WUFFARDEN, LUIS EDUARDO, “Las escuelas pictóricas
virreinales”, en Perú: indígena y virreinal (Madrid: Sociedad Estatal
para la Acción Cultural Exterior, 2004), p. 80-87.

6 Respecto a la trayectoria vital y artística de Angelino Medoro, se
pueden citar los siguientes ensayos: ACUÑA, Luis Alberto, “Angelino
Medoro, pintor andariego”, en Revista de la Academia Colombiana de
Historia Eclesiástica (Bogotá), vol. 4:15-16, 1969, p. 325-329; ARENA-
DO, Fuensanta, “Nuevos datos sobre el pintor Angelino Medoro
(Roma 1567-Sevilla 1633)”, en Archivo Hispalense (Sevilla), vol. 60:184,
1977, p. 103-112; CASTELLI, Amalia, “Angelino Medoro y el tríptico
de la anteportería de San Francisco”, en Historia y Cultura (Lima),
vol. 21, 1991/92, p. 289-302; MESA, José de, y Teresa GISBERT,
“El pintor Angelino Medoro y su obra en Sudamérica”, en Anales
del Instituto de Arte Americano e Investigaciones Estéticas (Buenos
Aires), vol. 5:18, 1965, p. 23-47; Idem, “Los dibujos inéditos de
Medoro en Madrid”, en Arte y Arqueología (La Paz), vol. 1, 1969, p.
19-27; Idem, “Angelino Medoro, escultor”, en Anales del Instituto de
Arte Americano e Investigaciones Estéticas (Buenos Aires), vol. 11: 24,
1971, p. 73-79; TORD, Luis Enrique, “Una 'Inmaculada' inédita de
Angelino Medoro”, en Lienzo (Lima), vol. 14, 1993, p. 69-72.

7 HAMPE MARTÍNEZ, TEODORO, “Los testigos de Santa Rosa:
una aproximación social a la identidad criolla en el Perú colonial”,
en Revista Complutense de Historia de América (Madrid), vol. 23, 1997,
p. 113-136.

8 Es sabido que Medoro contrajo primeras nupcias en Santafé de
Bogotá con una mujer natural de esa ciudad, doña Lucía Pimentel,
de la cual tuvo tres hijas: doña Eugenia, mujer de Pedro Negrillo
(platero), doña Inés de la Concepción, monja profesa en el convento
de Santa Clara de Lima, y doña Ana, doncella en Sevilla. Así consta
del inventario de bienes que formó el pintor en Lima, 2 de mayo
de 1610, y de su testamento redactado en Sevilla, 10 de septiembre
de 1631. Véase CHICHIZOLA DEBERNARDI, José, El manierismo

NOTAS

en Lima. Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú, Fondo
Editorial, 1983, doc. 14 y 16, p. 226-229 y 232-236.

9 FLORES ARAOZ, JOSÉ, “Iconografía de Santa Rosa”, en Santa
Rosa de Lima y su tiempo (Lima: Banco de Crédito del Perú, 1995),
p. 261-267.

10 FLORES ARAOZ, “Iconografía de Santa Rosa”, [9], p. 286-293.
11 Cf. BENITO RODRÍGUEZ, JOSÉ ANTONIO, “La modélica

gestión del contador de la Cruzada de Lima, Gonzalo de la Maza”,
en Hispania Sacra (Madrid), vol. 48, 1996, p. 199-230.

12 HAMPE MARTÍNEZ, TEODORO, Santidad e identidad criolla:
estudio del proceso de canonización de Santa Rosa. Cuzco: Centro de
Estudios Regionales Andinos “Bartolomé de las Casas”, 1998, p.
129.

13 Ibidem, p. 129.
14 Ibidem, p. 130.
15 VARGAS UGARTE, RUBÉN (SJ), Ensayo de un diccionario de artífices

coloniales de la América meridional. Buenos Aires: A. Baiocco, 1947,
p. 259.

16 Cf. GISBERT, TERESA, s.v. “Angelino Medoro”, en Diccionario
histórico de Bolivia, dir. Josep M. Barnadas (Sucre: Grupo de Estudios
Históricos, 2002), vol. II, p. 179-180, y MUJICA PINILLA, Ramón,
“Arte e identidad: las raíces culturales del Barroco peruano”, en El
Barroco peruano (Lima: Banco de Crédito del Perú, 2002), vol. I,
p.

17 HAMPE MARTÍNEZ, Santidad e identidad criolla, [12], p. 126.
18 FLORES ARAOZ, “Iconografía de Santa Rosa”, [9], p. 293-295.

Véase también VARGAS UGARTE, Rubén (SJ), Santa Rosa en el
arte. Lima: Sanmarti, 1967, p. [4]-[5] y lám. 1.

19 FLORES ARAOZ, "Iconografía de Santa Rosa", [9], p. 216.
20 No está de más indicar que el retrato de Angelino Medoro sirvió

como frontispicio a la convocatoria del I Congreso Latinoamericano
de Ciencias Sociales y Humanidades sobre Imagen de la muerte, que
se realizó en la Universidad Nacional Mayor de San Marcos
(UNMSM), Lima, 1 a 4 de noviembre de 2004. Véase el libro de
actas homónimo compilado por LEONARDINI, Nanda, David
RODRÍGUEZ QUISPE y Virgilio Freddy CABANILLAS, Lima:
UNMSM, Fondo Editorial, 2004, 338 p.

21 LOAYZA, PEDRO DE (OP), Vida, muerte y milagros de Sor Rosa de
Santa María. Lima: Santuario de Santa Rosa, 1985, cap. 21, p. 101.

22 CHICHIZOLA DEBERNARDI, El manierismo en Lima, [8], p. 126-
130.

23 Cf. BRADING, DAVID A., The First America. The Spanish monarchy,
Creole patriots, and the Liberal state (1492-1867). Cambridge: Cambridge
University Press, 1991, p. 322ss. ; LAVALLÉ Bernard. Las promesas
ambiguas. Ensayos sobre el criollismo colonial en los Andes. Lima: Pontificia
Universidad Católica del Perú, Instituto Riva-Agüero, 1993, p. 170-
171.

24 MUJICA PINILLA, RAMÓN, Rosa limensis: mística, política e
iconografía en torno a la patrona de América. Lima: Instituto Francés
de Estudios Andinos, Fondo de Cultura Económica & Banco
Central de Reserva del Perú, 2001, p. 238-245.

SOBRE LA IMAGEN DE LA MUERTE: EL RETRATO DE SANTA ROSA DE LIMA POR ANGELINO MEDORO




