o' MANIERISMO Y
7 TRANSICION AL
‘ BARROC®

MEMORIA DEL II1

ENCUENTRO
. INTERNACIONAL
%,  SOBRE BARROCO
L\



MANIERISMO Y TRANSICION
AL BARROCE

MEMORIA DEL 111
ENCUENTRO INTERNACIONAL
SOBRE BARROCO






MANIERISMO Y TRANSICION
AL BARROCE

UNION LATINA

CENTRO DE ESTUDIOS INDIANOS

CON LA COLABORACION DE LA
EMBAJADA REAL DE LOS PAISES BAJOS

MEMORIA DEL 111
ENCUENTRO INTERNACIONAL
SOBRE BARROCO






[IT ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

ORGANIZAN

UNION LATINA

CENTRO DE ESTUDIOS INDIANOS
UNIVERSIDAD DE NAVARRA

APOYAN
VICEMINISTERIO DE CULTURA

MUSEO NACIONAL DE ARTE
FUNDACION CULTURAL DEL BCB

AUSPICIA

EMBAJADA REAL DE LOS PAISES BAJOS

COMITE DE HONOR

Carlos Diaz Villavencio
Ministro de Desarrollo Econémico

Osvaldo Rivera
Viceministro de Cultura

Bernardino Osio
Secretario General de la Unién Latina

Francois Zumbiehl
Director de Cultura de la Unién Latina

Norma Campos Vera
Representante de Union Latina — Bolivia

Ignacio Arellano
Director del Centro de Investigaciones Indianas
Universidad de Navarra

Alberto Bailey Gutiérrez
Secretario Ejecutivo de la Fundacion Cultural del BCB

Ronald Muyzert
Embajador del Reino de los Paises Bajos

Gonneke de Ridder
Agregada Cultural
Embajada del Reino de los Paises Bajos






[IT ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO

ORGANIZACION Y EDICION

Norma Campos Vera
Directora del Encuentro Internacional sobre Barroco

Ignacio Arellano — Andrés Eichmann
Centro de Estudios Indianos, Universidad de Navarra

APOYO

Denisse Aguilar, Raphael Ramirez,
Rosio Chacén, Julia Barragan,
M@nica Rios, Miguel Aranda

AGRADECIMIENTOS

Teresa V. de Aneiva

Enrique Soler, Marcelo Flores
Ronald Muyzert, Gonneke de Ridder
Francisco Montalban

Alvaro Lozano, Sonia de Torre
Luzmila Sanabria, Jesus Carranza
Mauricio Zanini

José A. Zabalgoitia, Guillermo Gutiérrez
Carlos Franca

Guillermo Venegas, Sergio Suarez
Carlos Franca

José Luis Silva

Elizabeth Torres

Fernando Cajias

Fatima Gutiérrez

Pilar Contreras

Museo Nacional de Arte
Consulado General de Chile
Embajada Real de los Paises Bajos
Embajador de Espafia

Embajada de Espafia

Embajada del Pera

Embajada de Italia

Instituto Italo-Latinoamericano-I1LA
Embajada de México

Embajada de Brasil

Embajada de Colombia
Embajada de Brasil

Banco Santa Cruz S.A.

MUSEF



Fotografia de cubierta: Inmaculada. Anénimo. Siglo XVII.
Coleccidn privada. La Paz, Bolivia.

Retira de cubierta: Parabola del pobre Lazaro y el rico Epuldn.
Leonardo Flores. Siglo XVII. Museo Arte Sacro
Catedral de La Paz, Bolivia.

Libro publicado por:
Unidn Latina

Produccion general: Norma Campos Vera
Coordinacion: Denisse Aguilar

Disefio gréfico: Fatima Gutiérrez
Impresion: Artes Graficas Sagitario

Deposito legal: 4 - 1 - 1706 - 05 p.o.
Copyright © Unién Latina

Todos los derechos reservados

La Paz - Bolivia, 2005



15

17

19

21

23

37

45

55

67

77

a

105

115

CONTENIDO

PREFACIOS

Norma Campos Vera
DIRECTORA DEL I1l ENCUENTRO INTERNACIONAL SOBRE BARROCO
REPRESENTANTE DE UNION LATINA EN BOLIVIA

Bernardino Osio
SECRETARIO GENERAL DE LA UNION LATINA

Ronald Muyzert
EMBAJADOR DEL REINO DE LOS PAISES BAJOS EN BOLIVIA

Ignacio Arellano
CENTRO DE ESTUDIOS INDIANOS - GRISO

PONENCIAS

EL MANIERISMO Y SUS MANIERAS
Margarita Vila da Vila / Espafia

EL MANIERISMO “AMERICANIZADO”; EL GRABADO
Y LA INFLUENCIA EN LA PINTURA
Jorge Alberto Manrique / México

PROTOTIPOS ICONOGRAFICOS AMERICANOS EN ITALIA ENTRE
MANIERISMO Y BARROCO
Antonio Palesati / Italia

MODO PENDULAR Y MODO CIRCULAR EN LA CODIFICACION DEL
TIEMPO EN EL ARTE
Nicoletta Lepri / Italia

APORTACION A LA OBRA DEL ESCULTOR GASPAR DE LA CUEVA EN
BOLIVIA (1629 - C. 1640)
Rafael Ramos Sosa / Espafia

SOBRE LA IMAGEN DE LA MUERTE: EL RETRATO DE SANTA ROSA
DE LIMA POR ANGELINO MEDORO
Teodoro Hampe Martinez / PerQ

EL MONSTRUO DIVINO. REPRESENTACIONES HETERODOXAS
DE LA TRINIDAD EN EL BARROCO LATINOAMERICANO
Emanuele Amodio / Venezuela

DEL MANIERISMO AL BARROCO EN MURALES CUZQUENOS: LUIS DE
RIANO
Elizabeth Kuon Arce / Perl

(ECOS DEL MANIERISMO EN LA PINTURA COLONIAL VENEZOLANA?
REFLEXIONES SOBRE UNA AUSENCIA
Janeth Rodriguez Ndbrega / Venezuela



127

131

141

153

161

167

175

189

201

215

219

235

249

263

CONTENIDO

COLECCIONES PARTICULARES DE OBRAS DE ARTE EN ORURO EN
EL SIGLO XVIII
Fernando Cajias de la Vega / Bolivia

PARA COPIAR LAS “BUENAS PINTURAS”. PROBLEMAS GREMIALES EN
UN ESTUDIO DE CASO DE MEDIADOS DEL SIGLO XVII EN LIMA
Gabiriela Siracusano / Argentina

EL MUEBLE VIRREINAL. UN EJEMPLO MANIERISTA
Teresa Villegas de Aneiva / Bolivia

UBICACION DE DOS OBRAS DE ARTE MANIERISTAS
DESCONOCIDAS EN BOLIVIA
Bernardo Gantier Zelada / Bolivia

ALGUNOS ANTECEDENTES CRITICOS EN TORNO AL MANIERISMO Y
SUS APORTES A LA ARQUITECTURA EN IBEROAMERICA DURANTE
EL SIGLO XVI

Romolo Trebbi del Trevigiano / Chile

DE CATEGORIAS Y OTRAS VIAS DE EXPLICACION: UNA LECTURA
HISTORIOGRAFICA DE LOS ANALES DE BUENOS AIRES (1948-1971)
Marta Penhos / Argentina

EL ESPACIO MANIERISTA EN LA ARQUITECTURA BOLIVIANA
VIRREINAL

Apuntes sobre la espacialidad interior de los templos de la Audiencia de Charcas
Victor Hugo Limpias Ortiz / Bolivia

INFLUENCIA DE LOS LIBROS EN LA ORNAMENTACION
ARQUITECTONICA VIRREINAL
Mireya Mufioz / Bolivia

EL MANIERISMO Y SU TRANSICION AL BARROCO EN LA
ARQUITECTURA CUSQUENA DEL SIGLO XVII
Roberto Samanez Argumedo / Pert

EL MANIERISMO EN TRUJILLO
José Correa / Perli — José de Mesa / Bolivia

EL ARQUITECTO CLAUDIO DE ARCINIEGA EN LA NUEVA ESPANA
(1524-1593) ;MAXIMO EXPONENTE DEL MANIERISMO EN LA
ARQUITECTURA VIRREINAL?

Luis Javier Cuesta / México

DEL MANIERISMO AL BARROCO EN LA ARQUITECTURA
QUERETANA
Mina Ramirez Montes / México

ASPECTOS MANIERISTAS EN LA ARQUITECTURA
DE LA PUEBLA DE LOS ANGELES (MEXICO)
José Antonio Teran Bonilla / México

LA ARQUITECTURA RELIGIOSA DE OURO PRETO
Deise Cavalcanti Lustosa / Brasil



271

281

291

299

307

321

327

333

347

355

365

375

381

CONTENIDO

UN “MANIERISMO” RETORICO:
LENGUAJES SECTORIALES EN LA LITERATURA DEL SIGLO DE ORO
Ignacio Arellano / Espafia

LA GLORIA Y LA PROSA: RAZON Y POLITICA EN EL BARROCO
Augusto Merino Medina / Chile

QUEVEDO Y LAS ABEJAS GENTILICIAS DE URBANO VIII BARBERINI
Alessandro Martinengo / Italia

LAZARILLO DE TORMES, TODO PROBLEMAS
Eduardo Godoy Gallardo / Chile

LA EGLOGA EL DIOS PAN DE DIEGO MEXIA FERNANGIL Y LA
EVANGELIZACION EN LOS ANDES A INICIOS DEL SIGLO XVII
José A. Rodriguez Garrido / Peru

ANTONIO ENRIQUEZ O LA VIDA INCIERTA
Gonzalo Santonja Gémez - Agero / Espafia

TRADICION CLASICA, HUMANISMO Y RELIGIOSIDAD BARROCA EN EL
TEATRO DE COLEGIO NOVOHISPANO
Aurelio Gonzalez / México

NOTAS SOBRE EL TEATRO EN CHARCAS
Andrés Eichmann Oehrli / Bolivia

EL TEATRO BARROCO EN ESPANA Y SUS CARACTERISTICAS
Milena Céceres Valderrama / Francia

PEDRO CALDERON DE LA BARCA Y LA COMEDIA BARROCA
INDIANA: “LOS DOS AMANTES DEL CIELO” ALTO PERU, SIGLOS XVIII
Y XIX

Carlos Cordero Carraffa / Bolivia

REFLEXIONES Y APUNTES EN TORNO A LA OBRA DE DIEGO DE OCANA
Tatiana Alvarado Teodorika / Francia
Sara Aponte Olivieri / Puerto Rico

VIDA PROFESIONAL DE LOS MUSICOS DE LA CATEDRAL DE LA PLATA
EN EL SIGLO XVIII:

UN ESTUDIO DE HISTORIA SOCIAL DE LA MUSICA

Gaélle Bruneau / Bolivia

“LOS RETRATOS DE INCAS Y REYES PINTADOS EN ROMA EN
1597, CON ALGUNAS CONSIDERACIONES SOBRE GONZALO RUIZ Y
PEREZ DE ALESIO”

Leonardo Mattos / Roma






PRESENTACION

Norma Campos Vera
Directora del 111 Encuentro Internacional sobre Barroco
Representante de Unién Latina en Bolivia

a tercera version del Encuentro Internacional sobre Barroco con el tema Manierismo y transicion
al Barroco, se efectud del 30 de marzo al 2 de abril de 2005, en la ciudad de La Paz. Fue
organizado por la Unidn Latina, a la que se sumo el Centro de Estudios Indianos de la
Universidad de Navarra. Una respuesta positiva ha sido el interés de especialistas de
diferentes paises de América y Europa que se dieron cita en esta oportunidad, y méas
aun, la expectativa entre profesionales y estudiantes también de diferentes paises, que asistieron,
convirtiendo el Encuentro en un espacio de reflexion e integracién cultural.

Es necesario hacer esta ponderacion, pues es sefial inequivoca de que actividades como el Encuentro
Internacional sobre Barroco aportan a la difusion de los estudios especializados en arte y cultura americana
y europea de los siglos XVI, XVII y XVIII.

América Latina y Bolivia en particular poseen una herencia cultural de gran importancia, por tanto
es imprescindible insistir en la necesidad de proseguir con tareas de investigacion, reflexiones y difusion
de estos materiales, a fin de ampliar el conocimiento del patrimonio de los siglos XVI, XVIl'y XVIII.
Y es precisamente por ello que se tomo el eje tematico del Encuentro en relacion al Manierismo y
transicion al barroco, como un periodo amplio, en el que se desarrollé una gran produccion artistica,
arquitectdnica, literaria, musical y teatral en América.

Uno de los objetivos de esta actividad es favorecer a la concientizacion de la comunidad sobre la
importancia del patrimonio cultural y su contribucion a la formacion de una identidad, para enfatizar
las tareas de conservacion, preservacion y fortalecimiento. Es importante acciones en esta linea,
enfatizando la educacion a través de la cultura en nifios y jovenes, que seran los que tengan la futura
tarea de conservar el pasado y revalorizarla en el futuro.

Este Encuentro nacié el afio 2002, con su primera version realizada en la ciudad de Santa Cruz de
la Sierra. El siguiente afio, 2003, la sede fue Sucre. Ambas versiones concluyeron con buenos resultados
y con la impresion de las memorias que enriquecen la némina de publicaciones sobre temas del
periodo Barroco.

15



16

La presente publicacion contiene las ponencias de expertos de Espafia, Francia, Italia, México, Chile,
Per(, Ecuador, Argentina, Venezuela, Brasil, Puerto Rico y Bolivia, que enfocaron temas sobre la
teoria, iconografia, artes, arquitectura, masica, literatura y teatro de los siglos XVI al XVIII.

Enriquecid indudablemente el Encuentro, la exposicion organizada por el Museo Nacional de Arte
con el titulo “Manierismo y transicion al Barroco”, que reuni6 obras maestras de los siglos XV1y XVII,
en pinturay escultura, provenientes de diferentes museos de Bolivia, iglesias y colecciones privadas,
la misma que pudo ser apreciada por el publico durante varias semanas.

El programa de este 111 Encuentro incluyé también la presentacion de mausica. Es asi que el elenco
chileno de musica y teatro medieval Calenda Maia tuvo una destacada actuacién, asi como la clavecinista
peruana Ana Savarian y el pianista colombiano Eduardo Rojas. Esta presencia fue gestionada por sus
respectivas representaciones diplomaticas.

Quiero manifestar mi profundo agradecimiento al Centro de Estudios Indianos de la Universidad
de Navarra, Embajada Real de los Paises Bajos, Museo Nacional de Arte, Fundacién Cultural del
Banco Central de Bolivia, Viceministerio de Cultura, Consulado General de Chile, Pro Chile,
Embajada de Espafia, Embajada de México, Embajada de Brasil, Embajada de Italia, Embajada del
Peri, Embajada de Colombia, Instituto Italo-Latinoamericano, Banco de Santa Cruz, Universidad
Nuestra Sefiora de La Paz, Museo Nacional de Etnografia y Folklore y Hotel Ritz, por coadyuvar al
desarrollo de este proyecto que beneficia a la cultura boliviana.

De no existir un trabajo en equipo, hubiese sido imposible lograr el éxito alcanzado. Por ello mi
reconocimiento a Ignacio Arellano, Andrés Eichmann, Teresa V. de Aneiva, Enrique Soler y Marcelo
Flores, entusiastas gestores culturales que han sumado esfuerzos para este fin.

Es importante resaltar y agradecer el apoyo que nos brinda el Embajador Ronald Muyzert y Gonneke
de Ridder, de la Embajada Real de los Paises Bajos. Asi como también a todos y cada uno de los
conferencistas que participaron. Y ademas a mis colaboradores Denisse Aguilar, Raphael Ramirez,
Fatima Gutiérrez, Rosio Chacon y Miguel Aranda por el constante apoyo en este reto.

Sin todos ellos seria imposible lograr resultados positivos.
Nuestro deseo es que esta publicacion que retine todos los trabajos de investigacién presentados en

el Encuentro, se constituya en un aporte mas para la difusion de esta tematica que enriquece la historia
del arte.



Discurso pronunciado por el Embajador Bernardino Osio,
Secretario General de la Union Latina

Inauguracion del 111 Encuentro Internacional sobre el Barroco
La Paz (Bolivia), 30 de marzo de 2005

s para mi un gran honor participar en la inauguracion de este Encuentro Internacional
sobre el Barroco que la Unién Latina, en colaboracion con el Viceministerio de Cultura
de Bolivia, la Fundacion Cultural del Banco Central de Bolivia, la Universidad de
Navarra y el Museo Nacional de Arte, organiza por tercera vez en Bolivia, siendo Santa
Cruz y Sucre las ciudades anfitriones de los coloquios precedentes.

Voy a ser breve: hay muchas intervenciones previstas tras la mia.

Permitanme, agradecer a las instituciones que tan gustosamente nos han apoyado en la realizacién de
este Encuentro: las Embajadas de Espafia, Italia, Chile, Pert, Colombia, México, Paises Bajos, el
Instituto Italo-Latinoamericano de Roma. Vaya a todos el agradecimiento mas sincero, en nombre de
la Unidn Latina, organizacion intergubernamental que represento, y que desea trabajar mas y mas en
pro de la defensa y la promocion de nuestras comunes identidades latinas.

Llego de Per. En Semana Santa visité Arequipa, Cuzco, el Valle Sagrado, Pencartambo, Checacupe,
Avyaviri, Puno y Juli, en todas estas localidades he visitado los templos, en todos ellos, maravillosos
testigos de nuestro pasado, he observado con gran pesar los dafios tremendos causados por los robos
continuos, sin pausa, a un ritmo que calificaria de diabdlico, de obras de arte. Estos robos, a veces
violentos, provocan el panico de los habitantes y de los “mayordomos” de los templos. Ademas, alejan
al turismo que siempre encuentra los templos cerrados y custodiados como si de fortalezas se tratara.
Por ello, si esta ola de robos contintia, me pregunto ;qué herencia cultural dejaremos a nuestros hijos?.
Dentro de pocos afios resultara inatil celebrar encuentros sobre el Barroco Andino. Solo quedara la
ocasion para llorar por un patrimonio evaporado, desaparecido.

La Union Latina, estima prioritario este problema. Nuestros medios econémicos son muy modestos,
pero tenemos ideas y auténtica preocupacion moral por el tema. Por esta razon, la Organizacion ha
iniciado la catalogacion de los fondos antiguos de las bibliotecas del mundo andino. En efecto, la
catalogacion es el primer paso para preservar el patrimonio cultural. Tenemos previsto catalogar 60
bibliotecas: 15 ya lo fueron, junto a la Fundacién Mafre-Tavera que reproduce en CD-Rom nuestra
catalogacion.

17



18

Siguiendo esta linea de accion, la Union Latina organiza este afio en Sucre un curso de las mismas
caracteristicas del que ya realizo, en 2004, en Lima, para la formacion de jovenes catalogadores de
bienes culturales mdviles: cuadros, muebles, orfebreria, etc. Pero, ;qué podemos hacer las instituciones?
Espero que de este Encuentro surjan gritos de alarma e ideas, como por ejemplo una declaracion final
firmada por tantos ilustres participantes.

Por mi parte, tengo la audacia de proponer algunas ideas, que pueden parecer obvias o de dificil
aplicacién, pero que derivan de mi experiencia como italiano enamorado de los paises andinos. Italia
como ustedes saben tiene, como los paises andinos, un enorme patrimonio artistico, envidia de
mercaderes y contrabandistas. Para preservarlo, las autoridades italianas han recurrido con cierto éxito
a varias medidas que, ojal, pudieran imitarse en los paises andinos. Paso a enumerarlas:

= Masiva campafa fotogréfica de todos los bienes mdviles conservados en las iglesias y posterior
catalogacion cientifica.

< Creacion de pequefios museos diocesanos, para proteger y mostrar obras de arte provenientes de
iglesias aisladas.

= Constitucion de un cuerpo de policia especializado en la proteccion y recuperacion de las obras
de arte robadas o exportadas clandestinamente. En Italia existe una seccién de los Carabineros,
altamente especializada, que tiene como Unica tarea la investigacion y la recuperacion de las obras
de arte robadas. Estoy sequro que el Gobierno de Italia estaria dispuesto en compartir la experiencia
adquirida por este cuerpo de Carabineros con mas de 30 afios de actividad.

= Publicacion periddica de un boletin de obras robadas que se difunde, incluso por via internet, a
las casas de subastas, a los museos extranjeros y a los anticuarios.

Estas son ideas. Soy consciente que en estos momentos los paises andinos deben resolver problemas
y conflictos més graves. Sé que el Gobierno de Bolivia esta luchando con éxito por la conservacion
de su patrimonio cultural. Pero hay que tener presente que el enemigo es sumamente poderoso y
cuenta con medios importantes, y no tenemos que olvidar que sin raices, sin pasado no hay futuro.

Gracias.



PRESENTACION

Ronald Muyzert
Embajador del Reino de los Paises Bajos en Bolivia

omo una de las expresiones de mayor interés en el momento, es considerado el periodo
de los siglos XVI al XVIII, por su riqueza cultural y porgue se constituye en patrimonio
cultural de los paises, que gracias a acciones de concientizacién pueden pasar a las siguientes
generaciones para el disfrute de la sociedad.

Es en este sentido, que la Embajada Real de los Paises Bajos apoya a la realizacion del 111 Encuentro
Internacional sobre el Barroco, el cual con el tema “Manierismo y transicion al Barroco” se desarroll6
acertadamente en la ciudad de La Paz, en el que especialistas europeos, latinoamericanos y especialmente
bolivianos compartieron los Gltimos trabajos de investigacién que realizaron, enriqueciendo de esta
manera el espectro de la investigacion y la historia del arte en general y que ahora se plasma en la
publicacion de la Memoria.

Las relaciones bilaterales entre los Paises Bajos y Bolivia se concentran sobre todo en el campo de
la cooperacidn al desarrollo y es de esta manera que Bolivia es prioritaria para esta cooperacion. La
cooperacion en el &mbito cultural ha dado lugar a una serie de proyectos que coadyuvan al desarrollo
cultural boliviano, asi se lo puede apreciar. Holanda no escatima esfuerzos para que la cultura alcance
un nivel importante, y que sea un camino hacia una educacion de valores que en el futuro tengan
papeles preponderantes para el desarrollo de los paises, en este especial caso, para Bolivia.

El 111 Encuentro Internacional sobre el Barroco fue una de las manifestaciones méas importantes en
Bolivia del afio 2005 referidas al patrimonio cultural. Las obras del barroco que perduran hasta la
actualidad se constituyen en parte importante de la herencia cultural. La participacion de centenares
de personas que asistieron a este evento, muestra que los jovenes tienen mayor interés por conocer
lo que tienen, por preservar la herencia cultural y por lograr que el patrimonio pase a las siguientes
generaciones como parte de una cultura que involucra a todos, vale decir a adultos, jévenes y nifios.
Creemos que la cultura es el camino al desarrollo de un pais, al fortalecimiento de su identidad y a
lograr una sociedad unida.

La Embajada del Reino de los Paises Bajos felicita a los organizadores por el éxito del Encuentro, que
fue una contribucion valiosa para la promocion y la proteccién del patrimonio cultural y de las
manifestaciones culturales del mencionado periodo, que ahora se plasma en esta publicacion que
enriquecerd las letras y sera un aporte para consultas en bibliotecas y centros culturales.

19






PRESENTACION

Ignacio Arellano
Centro de Estudios Indianos - GRISO

| barroco es acaso el fendmeno cultural que ha marcado con maés fuerza la vida de
América hispana a lo largo de su historia conocida. Alun hoy no faltan quienes, como
hace afios Carpentier, consideran que la vida cotidiana actual sigue siendo esencialmente
barroca. No es éste el lugar para afiadir argumentos sobre tal observacion, pero esta
fuera de duda que gran parte de la riqueza artistica de América lleva el sello del barroco.
El manierismo, de menor entidad si se atiende a la cantidad de expresiones que ha generado y a la
brevedad de su vigencia, es como un contrapunto que permite situarse en el anticlacisismo desde un
angulo complementario, novedoso, sorpresivo. En la discusion teorica sobre los limites del barroco
y manierismo quedan muchos puntos por elucidar.Sea como fuere, de ambos movimientos las huellas
americanas son intensas, y los dos produjeron obras de gran interés. De ahi nuestra propuesta de que
esta version del Encuentro internacional sobre el Barroco se centrara también en el aporte manierista.

Tenemos ahora el placer de presentar al publico unas Actas variadas y esperamos de amena lectura,
en esta ocasion las del 111 Encuentro Internacional sobre el Barroco, celebrado en la ciudad de La
Paz, los dias 29 de marzo al 2 de abril de 2005. Varias instuciones y personas trabajaron durante los
meses previos para organizar el encuentro,y varias mas después de su celebracion para llevar a cabo
la edicion de las ponencias. Entre todas, Norma Campos, a quien me complace agradecer toda su
diligencia y eficacia en una colaboracion que para el GRISO ha resultado siempre satisfactoria, y que
esperamos desarrollar ain mas en el futuro.

A estas satisfacciones se han sumado dos mas: en primer lugar la dimensién interdisciplinar del
congreso, que tuvo ponencias de arte (pintura y escultura), arquitectura, masica, literatura, politica,
historia social, pedagogia religiosa a través de diversos medios. El objetivo de la multiple mirada y
perspectiva compleja sobre los fendmenos estudiados, se ha cumplido en buena medida. En segundo
lugar, muy importante para el GRISO, en particular para su Centro de Estudios Indianos (CEI),
resultaba una actividad de ambito hispanico global, y no reducida a los estrechos limites de media
Peninsula Ibérica, ese sitio donde no hay casi montes y desde luego no hay rios, y los caminos son a
veces demasiado cortos. EI CEI queria iniciar su andadura apoyandose en la colaboracion con
organismos, instituciones e investigadores de América: los de Bolivia han estado desde el primer
momento asociados a esta empresa que para nosotros es de primordial interés.

Como director del GRISO solo puedo, por tanto, agradecer la oportunidad de esta colaboracion que
no sera, seguro, la tltima.

21






EL MANIERISMO Y SUS MANIERAS

Margarita Vila da Vila [ Espafia

ejos estamos de los tiempos en los que el
término Manierismo era manzana de discordia
entre destacados historiadores del arte, a pesar
de que éste siga siendo —como dijo
Bialostocki— “uno de los conceptos mas problematicos” de
cuantos usamos para designar a los estilos artisticos?.
Las cuatro magnas exposiciones celebradas a
mediados del siglo pasado sobre el tema —en primer lugar
la de Népoles, de 1952, y entre 1965-1966 la de Paris—,
sirvieron para familiarizar al publico con las caracteristicas,
artistas y obras sefieras del periodo. La exposicion de
Amsterdam de 1955, El triunfo del manierismo europeo, marco,
como sefiala Sylvie Béguin, “el momento mas alto de la
tendencia “expansionista” del término manierista”, aquel
en el que se llegd a concebir este estilo como practicamente
el caracteristico de toda Europa entre 1520 y 1600. Como
suele suceder en la investigacion histérico-artistica, la postura
triunfante de los organizadores de la muestra y de los
especialistas que contribuyeron al catalogo, no tardé en ser
revisada por otros colegas, mas escépticos acerca de la
amplitud del fenémeno e incluso de la pertinencia o validez
del nombre. Tanto las Actas del XX Congreso Internacional
de Historia del Arte de Nueva York publicadas en 1963,
como la exposicién celebrada en Man
chester en 1964 —simplemente titulada “Entre el

Renacimiento y el Barroco”—, reflejaban las inquietudes
de algunos historiadores ante lo que les parecia un uso
abusivo del término manierismo, si éste se aplicaba
indiscriminadamente a todas las artes y a figuras tan distintas
como Bruegel, Cranach o Shakespeare, por ejemplo2.

Por nuestra parte, pensamos —como Bialostocki en
su articulo de 1966— que si bien puede ser excesivo hablar
del “triunfo del manierismo” al no haber sido éste el Unico
estilo vigente en Europa tras el pleno renacimiento, tampoco
merece ser ignorado como si nunca hubiera existido. Y asi,
por poco claro que el concepto resulte para algunos, no
habria que desecharlo si se estableciese un acuerdo sobre
su contenido y limitess.

A ello apunta esta comunicacion, al resefiar las
investigaciones y monografias publicadas Ultimamente, las
cuales —salvo reacciones adversas como las de G. Nicco
Fassola (1956) o E. Battisti (1960)—, tienden a reconocer
la valia de este estilo artistico, aunque delimitando su
periodizacion y alcances®.

Veamos pues, antes de revisar las caracteristicas del
Manierismo y de las maneras que lo integran, cuando surge
el término, cual ha sido su desarrollo historiografico y de
donde deriva éste.

Coinciden los especialistas en que fue Luigi Lanzi, en
su Storia Pittorica della Italia, publicada en 1789, quien

23



utilizé por primera vez el vocablo “manierismo” para
designar al estilo imperante en la pintura italiana entre el
saqueo de Roma por las tropas imperiales alemanas en
1527 y el éxito del clasicista Annibale Carracci hacia 1600.
En tanto que adjetivo, el término “manierista” ya habia
sido utilizado antes en Francia por Fréart de Chambray,
quien en 1662 lo aplicé peyorativamente a un grupo de
artistas entre los que se encontraban el Caballero de Arpino
y Lagrenée. Con ello no hacia més que compartir las criticas
que, empezando por G.B. Agucchi en 1610, y siguiendo
con G. P. Bellori en 1672, Malvasia en 1678, o Baldinucci
en 1681, se alzaron “contra aquellos que abandonaron el
estudio de la naturaleza y viciaron el arte con la maniera”,

Rafael. Sagrada Familia del Roble. Museo del Prado.

24

a la que definian como una caprichosa idea basada en la
rutinaria practica en vez de las ensefianzas de la naturaleza®.

Como los anteriores, la consideracion de Lanzi por
tal estilo no pudo ser méas negativa, al juzgar sus resultados
como una alterazione del vero y negar cualquier originalidad
a sus artistas, capaces sélo, segun el critico, de la simple
imitacion y repeticion de formulas aprendidasé. Este juicio
perduré hasta el siglo XIX, creyendo todavia Wolfflin en
1888, en una evolucion continua del Renacimiento al
Barroco. Solo con Riegl, Busse o Dvorak, a comienzos del
siglo XX, empez6 a afirmarse la autonomia del estilo
manierista. Con W. Friedlander, a partir de 1915, el
Manierismo empez0 a clasificarse en dos fases, distinguiendo
el autor entre un Primer manierismo —que hundia sus
raices en ciertas obras de Miguel Angel y se caracterizaba
por el anticlasicismo buscado por Rosso, Pontormo y
Parmigianino a partir de 1520-, y una fase de imitacion
gue concluia con una reaccidn anti-manierista que pretendia
volver a los ideales del Renacimiento y conduciria, hacia,
1580, a la nueva concepcion estética y temas que sentarian
las bases del arte del siglo XVI1I7. A partir de ahi, y como
nos recuerda S. Béguin, para mejor entender las sutilezas
del periodo, se procedi6 a compartimentarlo, discerniendo,
F. Antal en 1927 tres movimientos, incluyendo uno clésico,
dentro del Manierismo, S. J. Freedberg una sucesion de
fases que van del Pleno renacimiento al Primer y Segundo
Manierismo, y Briganti, en 1960, tres generaciones de la
manieras.

Tal vocablo ya aparece en el tratado escrito por el
pintor toscano Cennino Cennini hacia 1390. En su proemio
afirma que “Giotto cambi6 el arte de la pintura; de la
maniera griega la condujo a la maniera latina moderna”.
Se referia con ello Cennini a que Giotto habia hecho
evolucionar la pintura italiana del estilo 0 modo bizantino
al propio del Trecento toscano, tal como puede advertirse,
por ejemplo, contrastando la Madonna entronizada con angeles
y profetas de Cimabue (ca. 1290) con los frescos pintados
por Giotto en la Capilla Scrovegni de Padua hacia 1306°.

A mediados del siglo XVI, Giorgio Vasari (1511-1574),
autor de Las vidas de los mas ilustres pintores, escultores y
arquitectos, publicadas en Florencia en 1550 y 1568, emplea
el término de dos modos diferentes, uno aludiendo al estilo
propio de una época o de un artista y otro a un conjunto
de deseables cualidades artisticas. El primero distingue, por
ejemplo, el estilo un tanto anticuado de Giotto —anclado
a su juicio en la maniera vecchia— del caracteristico de los
maestros del Quattrocento, artifices de la segunda maniera,
y del propio del Renacimiento Pleno, correspondiente a la
tercera maniera 0 maniera moderna. En ésta se encuadra

11 ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



la que el historiografo califica de bella maniera, fundamento
del ideal estético de perfeccion formal, fantasia y virtuosismo
que caracteriza a los practicantes de la Maniera?0.

En su tratado dice Vasari que las figuras logradas
merced al estudio del desnudo y en actitudes variadas
“exhiben buena gracia y bella manera. Porque quien estudia
las buenas pinturas y esculturas hechas de semejante
modo...es forzoso que consiga una bella manera en el arte”.
Piensa también que el artista “debe diferenciar los gestos
y las actitudes”, de modo que “se reconozca una armonia
unitaria, que suscite terror en lo furioso y dulzura en los
efectos agradables, y que represente de un golpe la intencion
del pintor”. Tales palabras pueden ser aplicadas tanto a las
creaciones de los artifices de la Maniera, como a las obras
maestras del Renacimiento Pleno, ya se trate del David y
el Moisés de Miguel Angel —ejemplos supremaos de la terribilita
del genio florentino— o, en el extremo opuesto, de las
serenas madonnas que plasma Rafael en obras como La
Sagrada Familia del Roble. Y es que “conviene —opina Vasari—
...que el arte vaya siempre acompafiado con gracia, facilidad
y limpia hermosura de colores, y la obra sea llevada a la
perfeccion no con penas y fatigas despiadadas”, sino con
la agilidad que es fruto del estudio y del esfuerzo, pero no
de la fatiga. Tales deseos no hacen méas que repetir lo que
ya otros entendidos antes, como Baltasar Castiglione en
1528 en EI Cortesano, habian exaltado de las exquisitas
obras de Rafael, dotadas de una sin par sprezzatura (soltura)
y gracialt.

El mismo Vasari aconseja a los artistas que se guarden
“de las rigideces” y que miren al natural, con lo que podria
estar censurando tanto el envaramiento, durezay poses
un tanto mecénicas de algunos artistas del Quattrocento,
como la tirantez y repeticion de formulas aplicadas por
algunos contemporaneos suyos pertenecientes a la segunda
generacion del Manierismo, y exhortando a la inspiracién
en la naturaleza, sin que ello signifique un total sometimiento
a su mimesis. Debido, pues, a que la mayoria de los artistas
de su época practicaban esto y buscaban reproducir las
cosas mas bellas, considera el autor que los “modernos”
habian llegado “a la mas alta perfeccion”.

Pensamos que este texto es de crucial importancia para
comprender el ideal estético de lo que Shearman y Smyth
definieron como el arte de la Maniera. Esta expresa, como
bien ha resumido S. Béguin, “el ideal cortés y refinado del
siglo XV1, tal como lo encarna, por ejemplo, El Cortesano
de Baltasar Castiglione. En éste, la busqueda de la gracia
se confunde con el de perfeccion, de “saber hacer”, de
virtuosismo y de elegancia”, cualidades que se advierten
en la mayoria de las obras pintadas en Toscana y Parma

EL MANIERISMO Y SUS MANIERAS

Parmigianino (1503-1540). Madonna del cuello largo.

25



por Andrea del Sarto, Pontormo, Beccafuni, Rosso o
Corregio, y que vemos ejemplificadas en la celebérrima
Madonna del Cuello Largo del Parmigianino. Con su ritmo
fluido y ondulante, con el alargamiento inhumano de su
figura y la inconmensurable perspectiva que se extiende
tras ella, se manifiesta como una obra llena de elegancia
y gracia, tanto fantastica como exquisitamente abstracta en
sus proporcionest2, No ha de extrafiarnos, pues, que Vasari
piense que “en muchos aspectos de gracia...y de bella manera”
Parmigianino haya superado a su maestro Corregio.

Su aspecto no podria distar mas de las figuras “toscas
y desolladas” del Renacimiento temprano que critica Vasari,
faltdndoles a sus autores “elegancia para hacerlas esheltas
y graciosas” a todas ellas. Carecian, ademas, de “la variedad
de tantos detalles caprichosos...”, y sus pies y manos no
alcanzaban el “acabado y la suprema perfeccion” que, de
haberlos tenido, piensa Vasari, habrian logrado “elegancia”,
ademas de una “pulcritud y suma gracia”.

Fue Leonardo, segun él, quien inici6 “aquella tercera
manera (llamada) moderna” y siguié esta manera “aunque
maés dulce de colorido y no tan gallarda, Andrea del Sarto”
(1486-1531), cuyas obras, como puede advertirse en el

Izquierda. Andrea del Sarto. Asunto Mistico. (c. 1530) Museo del Prado.

Correggio. Danae. (1530) encargo
de Fco. Gonzaga.

11l ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



Asunto mistico del Prado, “carecen de errores” segiin Vasari,
pese a que las perspectivas de obras tardias como ésta o el
Sacrificio de Isaac de 1529, sean un tanto abstractas y la
forma, alargada y serpentina, se difumine con novedosos
tonos verde, rosa, malva o turquesa impropios de la practica
del Renacimiento pleno, pero ya presentes —como la reciente
restauracion ha probado- en la béveda de la Capilla Sixtina
pintada entre 1508 y 1512 por Miguel Angel.
Elogia también Vasari como “elegantisimas y vivas
animaciones” ademas las obras de Parmigianino —de quien
ya hemos hablado—- a las de su maestro Correggio (1489-
1534), pintor que en la sensualidad de escenas mitoldgicas
como la Danae de 1531 unifica tendencias estilisticas tan
diversas como las de Rafael, Leonardo y los Venecianos, al
tiempo que, por su particular tratamiento de la atmosfera
y las ilusionistas perspectivas que aplica a las bovedas de
iglesias de su Parma natal —como es el caso de la de San
Juan Evangelista— anticipa un estilo que podria calificarse
de Proto-Barroco?s.
Entre los pintores ya difuntos cuando a mediados del
siglo XV escribe sus Vidas, alaba Vasari los colores de Rosso

Derecha. Rosso Fiorentino (1494-1540)
Moises y las hijas de Jethro. (1523). Oleo 160x117 cm.

Miguel Angel (1508-1512)
Capilla Sixtina.

EL MANIERISMO Y SUS MANIERAS

27



Lhaks

Addk,

EERES VY

B e L R e p P ey e p—

T

4 0 2 b 0 o

SR

W

]
835
cQ

=
=

F o
° gO
o8
an
< >3
D OC
2 c
359
=20 0o
=Z0T

11 ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO

)

28



Florentino, Sebastiano del Piombo o Giulio Romano y la
facilidad y rapidez de ejecucién de la que hacen gala todos
ellos. Basta mirar el cuadro de Moisés defendiendo a las hijas
de Jetr6 pintado por Rosso en 1523 para entender a qué se
refiere el biografo con tales palabras, ademas de ver
concentradas en él muchas de las caracteristicas formales
—horror vacui, composicion complicada, alargamiento de
las proporciones, colorido estridente, variedad y violencia
de las poses— que suelen asociarse al Manierismo4.

Con todo, y pese a las innegables cualidades de los
anteriores, piensa Vasari que “el que ...se lleva la palma, y
les sobrepasa y domina a todos, es el divino Miguel Angel
...que tiene la primacia en las tres (artes) juntas” por su
“divinisimo ingenio”, pudiéndose afirmar que “sus estatuas
...son mucho maés bellas que las antiguas ...y [o mismo se
puede creer de sus pinturas”.

Llegamos con él al artista que mas influy6 en la
formacion de la Maniera y del estilo buscado por los jovenes

artistas italianos que le idolatraron. Obras como el Tondo
Doni y el cartén de la Batalla de Cascina ejecutadas en
Florencia hacia 1505, o la decoracion de la boveda de la
Capilla Sixtina terminada en 1512 se convirtieron —con su
audaz concepcion del espacio, sus vigorosas figuras, sus
colores inusuales y sus formas draméticas y dindmicas— en
fuente inagotable de motivos para los mas audaces. Y lo
propio sucedio con las esculturas del maestro, aludidas por
el erudito Varchi en el parangon que establecié entre las
artes, al sefialar que “requiere gran fatiga tener que
hallar...algiin miembro que toque a otros...en alguna actitud
dificil, y que esté proporcionado a los demas y se acomode
a toda la figura, como puede verse en La Noche de Miguel
Angel”, la exhausta alegoria femenina de la tumba de
Juliano de Médici en San Lorenzo de Florencia. Obras
posteriores del artista, como el Juicio Final de la Sixtina, las
pinturas de la Capilla Paolina o la descarnada Piedad
Rondanini, brindaron, ya mediado el siglo XVI, a los artistas

Jacopo Robusti (Tintoretto) (1518-1594). Milagro del esclavo San Marcos. 1548. 4.5x5.4m.

EL MANIERISMO Y SUS MANIERAS

29



Miguel Angel. El Juicio Universal. (Vaticano).

de la sequnda generacion manierista soluciones aun mas
atrevidas y un arte mistico que se apartaba del clasicismo
renacentistal®.

Junto con las de Miguel Angel, fueron algunas obras
tardias de Rafael —como la Transfiguracion del Vaticano—
las que mas contribuyeron al gusto manierista, por la fuerza
dramatica y expresividad de los personajes, la riqueza del
colorido y los contrastes luminicos. Discipulos suyos, como
Julio Romano, Pierino del Vaga o Polidoro da Caravaggio,

30

extendieron este ideal por Mantua, Génova, Florencia o
Napoles, ciudades que con Roma, Siena 0 Parma acogieron
tempranamente esta estética.

También Venecia, a partir de 1530, recibi0 infiltraciones
manieristas de Florencia, Roma o Parma a través de algunas
pinturas de Vasari, Salviati, Zuccaro y Parmigianino. Tiziano
no escapd a su influjo, como prueba su Cristo coronado de
espinas de 1542; pero fue Tintoretto —para Vasari “el espiritu
mas fantastico y extravagante que la pintura haya
producido”- el méas notorio de los manieristas venecianos.
El Milagro del esclavo pintado en 1548 para la Cofradia de
San Marcos muestra ya la gestacion de su estilo maduro,
habiendo dejado atras una primera maniera influida por
Parmigianino. Con sus formas alargadas, los violentos
escorzos y su personalisimo tratamiento del espacio,
Tintoretto se muestra afin, en efecto, a los ideales
manieristas, en tanto que, con su hiriente claroscuro y su
técnica vibrante anticipa soluciones mas propias del barroco.
Al parecer, la intencion del pintor con todo ello era crear
un arte en donde se combinaran “el dibujo de Miguel
Angel y el colorido de Tiziano”, lema que habia colgado
en su estudio segun Ridolfi. Tal busqueda de sintesis
—aunque los resultados no se parezcan en nada al estilo de
los maestros admirados— forma parte del concepto
manierista del ideal y transcribe el juicio que el pintor
veneciano Paolo Pino expresa en el Dialogo sobre la pintura
de 1548, al afirmar que “si Tiziano y Miguel Angel formaran
un solo cuerpo, o bien si al disefio de Miguel Angel se
uniera el color de Tiziano, se les podria llamar el dios de
la pintura, puesto que a la par son dioses realmente”.

Esa rendida admiracion hacia Miguel Angel —que
tantos en el siglo XVI sintieron— no estuvo exenta de
envidias y criticas maliciosas. La méas conocida fue expresada
por Ludovico Dolce, autor, en 1557, del Dialogo sobre la
pintura titulado el Aretino. En él considera superior en el
dominio de la pintura a Rafael por su “rica inventiva” y la
“conveniencia” de sus figuras, ya que Miguel Angel atenta
contra la “honestidad, al descubrir siempre sin respeto
aquellas partes de las figuras desnudas” que deberian estar
ocultas, “sin tener miramientos ni para la santidad de las
personas que se representan ni para el lugar donde estan
pintadas”, solo para “evidenciar las dificultades del arte”
y hacer gala asi de sus extraordinarias dotes para el disefio,
facultad en la que, al menos, Dolce reconoce que sobresale.
Aluden tales palabras al Juicio Final pintado en el testero
de la Capilla Sixtina por Miguel Angel apenas unos afios
antes y muestran tanto los escripulos despertados por las

11 ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



disposiciones del Concilio de Trento, como la antipatia
gue en el veneciano Aretino suscito la falta de favor de
Miguel Angel.

Como sea, esa vergiienza por el desnudo que tan
medieval parece, fue compartida por el escultor B.
Ammannati, quien en una conmovedora Carta a los
Académicos del Disefio de 1582 se arrepiente publicamente
de los “gravisimos errores” y pecaminosas licencias de su
pasado, implorando a los académicos florentinos que no
hagan “nunca para ningun lugar una obra deshonesta o
lasciva..., ni nada que pueda suscitar...malos pensamientos”,
pesandole “sobre la conciencia” los desnudos que hizo para
la fuente de Neptuno de Florencia. Confia, ademas, en que
bajo el pontificado de Gregorio XIII “ese abuso vicioso
quedara suprimido del todo, evitdndose las obras de caracter
licencioso de escultores y pintores”, especialmente en lugares
sagrados?’.

Estas consideraciones moralistas, que aplican un
enfoque mas politico-artistico que estético o técnico, se
interesan por los efectos del arte y no tanto por su esencia,
como nos recuerda Schlosser y son consecuencia de toda
la agitacion espiritual que produjo la Reforma protestante.
A ella la Iglesia catolica respondi6 con el Concilio de Trento
que, reunido desde 1545, en el terreno de las artes figurativas
se tuvo que enfrentar tanto con la iconoclastia nérdica
como con la sensualidad en las iglesias de ciertas imagenes
renacentistas. En una de sus ordenanzas el Concilio indicaba
que se evitase “toda lascivia, de modo que las figuras no se
pintaran ni se adornaran con una hermosura que incite a
la lujuria”. Coincide en ello con moralistas de la época
como Gilio de Fabriano —quien en el segundo de sus
Dialoghi (1564) trata de los “Errores y abusos de los pintores
en los cuadros historicos— o el Cardenal Paleotti, autor de
un ensayo en 1582 sobre las imagenes profanas y sagradas.
Algunos artistas, como Ammannati, siguieron
fervorosamente tales indicaciones y otros sufrieron procesos
ante los tribunales de la Inquisicién —como le ocurri6 a
Veronese en Venecia en 1573- por no ajustarse a las reglas
del decorum.

Existio, pues, a la par del manierismo practicado un
tanto mecanicamente por los seguidores de la Maniera,
un arte trentino o contrarreformista, del cual es ejemplo
severo y monumental en arquitectura el Monasterio del
Escorial, levantado por orden de Felipe Il entre 1563 y 1584
y representante, por antonomasia, de la llamada Maniera
grande’s,

Esta, que define tanto a las obras de Rafael como al
Escorial y estd anclada en la tradicion clasica del
Renacimiento, fue una de las muchas posibles en el siglo

EL MANIERISMO Y SUS MANIERAS

AN

eI or o O o o 3 QUAENS

Primaticcio (1541-45). Palacio de Fontainebleau.

XVI europeo. Junto a ella, cabria recordar, por extranjera
a Italia, la maniera francesa desarrollada por los decoradores
de la Primera escuela de Fontainebleau —dirigida por los
italianos Rosso y Primaticcio— hacia 1535 y buen exponente
del grado de aceptacion que el Manierismo tuvo en cortes
europeas como la de Rodolfo Il de Praga o Francisco | de
Francia. También suele hablarse de los manieristas de
Amberes y nadie discute el manierismo tardio del Greco
en Toledo. En general, todas esas obras comparten rasgos
formales de alargamiento corporal o limitacién del espacio,
pero muestran diferencias sensibles respecto al grado de
intencionalidad de la maniera y conocimiento de sus reglas
0 en la intensidad espiritual puesta en las obras por sus
autores.

Si revisamos los textos de tratadistas y artistas de la
época, nos damos cuenta de que se reconocian tantas

31



Bronzino. Fresco con el martirio de S. Lorenzo. (c. 1565 - 1569).

32 11l ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO
Yo



maneras como estilos personales o formas de hacer arte.
Habia la “maniera bella, bellisima, buena, buenisima,
graciosa, juiciosa, vaga, maravillosa”, pero también la que
era “mala, no buena, malvada, con poco que alabar, feisima,
despreciable, dura, cruda, seca”, junto con otras muchas,
cada una de las cuales podia ser “aguda, delicada y dulce,
morbida y pastosa, precisa, gallarda, diligente, facil o
cansada”, segun la recopilacion de Battisti. Con todo, la
maniera por excelencia, como ya se dijo, es la bella maniera,
gue —en palabras de dicho autor— “se opone, considerada
como estilo personal del artista, a la imitacion exacta de
la naturaleza” y que busca la gracia, la viveza, lo novedoso,
lo atrevido, la libertad frente a las reglas impuestas
previamente —haciendo prevalecer el juicio del propio
artista— y fascinar, sorprender o divertir a los espiritus
refinados y cortesanos®e.

Ni para Vasari, ni para los otros artistas o escritores
del siglo XVI —como el milanés Lomazzo (1538-1600), autor
del conocido Trattato dell’ arte della Pittura de 1584— tenia
el termino maniera significado peyorativo alguno, a diferencia
de lo que aconteci6 con él y con el de manierismo a partir
del siglo XVI1, tras las consideraciones de Agucchi y de
Bellori. EI primero, en un Tratado de 1610, censura lo
sucedido con la pintura tras las cimas del Renacimiento,
lamentando que cambiara y se corrompiese, “alejandose
del camino verdadero..., al tiempo que surgian maneras
nuevas y diferentes, ajenas a la realidad y a lo plausible,
mas entusiastas de las apariencias que de la auténtica
sustancia, contentandose los artistas con regalar la vista del
populacho con colores hermosos y ropas chillonas y haciendo
uso de cosas plagiadas de todo lugar...”. Por su parte Bellori
—admirador como Agucchi del clasicista Annibale Carracci—
afirma en Le Vite... publicadas en Roma en 1672 que
“cuando decay0 la feliz época (el Renacimiento)...los artistas
abandonaron el estudio de la Naturaleza y adulteraron las
artes con la manera, es decir, con una idea caprichosa basada
maés en la rutina que en la imitacion de la realidad...”,
siendo “increible —piensa él- el grado en que degeneraron

EL MANIERISMO Y SUS MANIERAS

las artes, no solo en comparacion con Rafael, sino también
con aquellos otros que iniciaron la manera”. Uno y otro
autor, deseando continuar la obra de Vasari —quien ya
habia afirmado que “a través de las cosas artificiales jamas
se aprende lo suficiente”— reivindicaron el estudio de la
naturaleza y de los grandes maestros; pero en lugar de
considerar la multiplicidad de maneras practicadas en el
siglo XV, se limitaron a juzgar —en palabras de Gombrich—
como “degradada y problematica” la maniera “de los
afectados imitadores de Miguel Angel”. Tal expresion puede
aplicarse bien al artificioso, recargado, incongruente y
teatral Martirio de San Lorenzo, pintado al fresco por Bronzino
en la iglesia homénima de Florencia hacia 1565. Fueron
obras como esa las que dieron al Manierismo la connotacién
de estilo “amanerado” (manieroso, manierato) durante los
siglos XVII'y XVIII. A partir de entonces, la fortuna del
Manierismo corrié al compés de los tiempos, trocandose la
censura en alabanza, una vez que ceso en el siglo XIX la
admiracién unanime por el clasicismo y lo académico?,

Como dijimos al comienzo, vivimos tiempos de
apertura y hoy nadie parece negar la existencia de tal
fendmeno artistico. Pero el arte del siglo XVI en Europa
y América es tan rico y variado en sus propuestas y manieras
que, calificar toda su segunda mitad como manierista es tan
extremo, como creer que esta tendencia se extendio sin
limitaciones por Occidente a partir del saqueo de RomaZ.
Junto a aquellos embelesados por la Maniera en la primera
mitad del siglo, hubo los que se contentaron con repetir
artificiosamente formulas aprendidas de los primeros; pero
también existieron los que continuaron los ideales del
Renacimiento, los que pusieron su arte al servicio de las
directrices del Concilio de Trento y aquellos otros que
anticiparon el Barroco. Hubo artistas que participaron, a
lo largo de su carrera, de varias de estas tendencias y otros
-de estilo dificilmente clasificable- que reunieron rasgos de
todas ellas. Y mucho de ello sucedio a fines del siglo XVI,
cuando propiamente se vivié el transito del Manierismo
al Barroco.

33



NOTAS

10

1n

12

34

BIALOSTOCKI, J., “El manierismo entre el triunfo y el creplsculo”,
Estilo e Iconografia. Contribucion a una ciencia de las artes, (1966),
Barral Editores, Barcelona, 1973, pp. 59-77.

BEGUIN, S.: “Maniérisme”, Dictionnaire de la Renaissance, Ed.
Encyclopaedia Universalis-Albin Michel, Paris, 1998, pp.541-556;
SMYTH, C. H., “ The Renaissance and Mannerism” , Acts of the
Twentieth International Congress of the History of Art, N. York, 1963.

BIALOSTOCKI, J.,: Ibid., p. 72.

NICCO FASOLA, G.: “Storiografia dil Manierismo”, en Scritti di
Storia dell’arte in onore di Lionello Venturi, Roma, 1956, I, pp. 429-
447, BATTISTI, E., “Infortunios del manierismo”, Renacimiento y
Barroco, Ed. Céatedra, Madrid, 1990 (ed. original, Roma, 1960)

FREART DE CHAMBRAY, R., L'ldée de la perfection de la peinture,
Le Mans, 1662 ; BEGUIN, S., Ibid., p.542, y en “Manierismo”,
Diccionario LAROUSSE de la Pintura, Ed. Planeta-Agostini,
Barcelona, 1987, Vol. Il, p.1270.

LANZI, L., Storia pittorica della Italia, Basano, 1789; BEGUIN, S.;,
Ibid., p.542.

BEGUIN, S., Ibidem; FRIEDLANDER, W.: El surgimiento del estilo
anticlasico en la Pintura italiana hacia 1520 (trad. del aleman), 1925.

BEGUIN, S., Ibid.; BRIGANTI, G.: La Maniera italiana, Roma,
1961. Por su parte, tanto Shearman como Smyth, al analizar el estilo
de los artistas usualmente adscritos al llamado Primer Manierismo
han centrado sus investigaciones en las caracteristicas formales de
la Maniera, cuyo arte para Shearman no es anticlasico —como
pensaba Friedlander—, sino que surge del mismo renacimiento. Al
respecto, véanse SMYTH, C. H.: Mannerism and Maniera, N. York
Univ., 1963; SHEARMAN, J.: Mannerism, Londres, 1967; BIALOS-
TOCKI, J.: Ibid.

CENNINI, C., “ll Libro dell’ Arte” (ca. 1390), en YARZA, J. et al.,
Fuentes y Documentos para la Historia del Arte. Arte Medieval I1:
Romanico y Gotico, Ed. Gustavo Gili, Barcelona, 1982, pp.300-
306. Las obras mencionadas pueden verse en R. G. TANSEY y F.
S. KLEINER, Gardner’s ART through the Ages, Harcourt Brace Publ.,
Fort Worth, 1996, pp.635-637.

VASARI, G., Las vidas de los més ilustres pintores, escultores y arquitectos,
Florencia, 1550 y 1568; SHEARMAN, J.: Mannerism, Londres,
1967.

TANSEY, R. Y KLEINER, F., Gardner’s ART..., pp. 740-756; VASARI,
G.: op.cit. en GARRIGA, J. et al.: Fuentes y Documentos..., 1V, pp.
238-244: También Vasari en el mismo tratado nos recuerrda que
“la pintura es un plano recubierto de campos de colores” (adelantan-
dose con ello en casi trescientos cincuenta afios a Maurice Denis,
el tedrico de los Nabis).

Afade Vasari que gracias, en parte, a que “la manera se convirtio
en mas bella por haberse difundido el uso frecuente de reproducir
las cosas mas bellas (manos, cabezas, cuerpos, piernas), conjuntarlo
todo y componer una figura con todas aquellas bellezas...y aplicarla
en cada obra a todas las figuras, que por eso se dice que es bella manera”
(VASARI, G.: op.cit., en GARRIGA, J. et al.: Fuentes y Documentos
para la Historia del Arte. IV. Renacimiento en Europa, Ed. Gustavo
Gili, Barcelona, 1983, pp.270-283 (El esquema evolutivo del arte
aplicado por Vasari repite el que los entendidos del Siglo 1V a. C.
habian aplicado ya al griego); SHEARMAN, J.: Mannerism, Londres,
1967; SMYTH, C. H.: Mannerism and Maniera, N. York, 1963;
BEGUIN, S.: Dictionnaire de la Renaissance, Ibid., p. 542 ; TATARK-
IEWICZ, W.: Historia de la Estética, I11: La estética moderna (1400-
1700), Ed. Akal, Madrid, 1991, pp. 188-197.

13

14

15

16

17

18

19

TANSEY, R. Y KLEINER, F., Gardner’s ART..., pp.760-762; HER-
NANDEZ PERERA, J.: “El Cinquecento Italiano”, pp.10-218 de
Renacimiento (11) y Manierismo, Vol. VI de la HISTORIA UNIVERSAL
DEL ARTE , Ed. Planeta, Barcelona, 1988, pp.188-193.

VASARI, G., Ibidem, en GARRIGA, J. et al.: Fuentes y Documentos
para la Historia del Arte. IV. Renacimiento en Europa, Ed. Gustavo Gili,
Barcelona, 1983, pp.286; TATARKIEWICZ, W.: Historia de la
Estética, 111: La estética moderna (1400-1700), Ed. Akal, Madrid, 1991,
pp. 188-197.

VASARI, G., Ibidem, pp.286-288. A las figuras de la Capilla Sixtina,
precisamente, hace referencia el florentino Jacopo Pontormo en la
carta que en 1547 dirigié a Benedetto Varchi al afirmar que “la
profundidad del disefio y la grandeza del ingenio divino” de Miguel
Angel se demuestra mejor “en las milagrosas obras de pinturas con
figuras tan variadas y bellas actitudes y escorzos”(VARCHI, B.:
Disertacion sobre la primacia de las artes, Academia de Florencia, 1547
(Discurso publicado en 1549 y citado por GARRIGA, J. et al.: Fuentes
y Documentos para la Historia del Arte. IV. Renacimiento en Europa, Ed.
Gustavo Gili, Barcelona, 1983, pp.245-254, y PONTORMO, J.:
Carta a Benedetto Varchi, Ibidem, pp.257-259). Sobre la estética de
Miguel Angel, véase TATARKIEWICZ, W., Ibidem, pp. 175-187;
BEGUIN, S.: lbidem, pp.545-546; Vol. VI de la HISTORIA UNI-
VERSAL DEL ARTE, Ed. Planeta, Ibidem, pp. 136-147.

BEGUIN, S., Ibidem, pp. 545-550 (Pioneras de la estética manierista
fueron las obras que Rafael pint6 con algunos colaboradores en
algunas estancias del Vaticano y en la villa Farnesina de Agostino
Chigi, ademas de la memorable Transfiguracion del Vaticano); PINO,
P., Dilogo sobre la pintura (Venecia, 1548), en GARRIGA, J. et
al.:lbid., pp. 263-269; WEST, Sh.: The Bulfinch Guide to Art, Londres,
1996 (“Tintoretto”, pp. 845); MURRAY, P. y L.: Diccionario de arte
y artistas, Ed. Parramén, Barcelona, 1978, pp. 540-541 (“Tintoretto”)
y pp. 342-344 (“Manierismo”).

DOLCE, L., Diélogo sobre pintura titulado el Aretino (Venecia, 1557),
pp-291-299 y AMMANNATTI, B.: Carta a los Académicos del Disefio
(Roma, 1582), pp. 304-308, en Fuentes y documentos... Renacimiento...,
Vol. V.

SCHLOSSER, J., La literatura artistica, Ed. Catedra, Madrid, 1976,
pp. 305-386 : “La literatura artistica en el periodo manierista”, pp.
365-370: “Los moralistas”; MARIAS, F.: El siglo XVI: Gético y
Renacimiento, Ed. Silex, Madrid, 1992, pp. 182-197 (“Los ideales
religiosos: Dogma y propiedad”) y 205-215 (“Del modo funerario
al clasicismo cosmolégico: El Escorial); SEBASTIAN, S.: “El arte
al servicio del dogma”, en Contrarreforma y Barroco, Alianza Ed.,
Madrid, 1981, 1989, pp. 145-194; ID.: Arte y Humanismo, Ed. Cétedra,
Madrid, 1978, pp. 106-127 (“El Escorial™); MACARRON, A. Ma.:
Historia de la conservacion y de la restauracion, Ed. Tecnos, Madrid,
1997, pp. 63-68; MARTIN GONZALEZ, J. J.: Historia del arte, Vol.
Il, Ed. Gredos, Madrid, 1978, pp. 51-58: “Arquitectura contrarre-
formista o trentina”.

BEGUIN, S. y DEBOUT, M. A,, “Maniérisme”, op.cit., pp. 554-
557; TANSEY, R. y KLEINER, F. : Gardner’s Art...(op.cit.), pp. 803-
815; BATTISTI, E.: “Infortunios del Manierismo”, Renacimiento y
Barroco, Ed. Catedra, Madrid, 1990, pp. 151-164; AGUCCHI, G.B.:
Trattato (hac. 1610), en MAHON, D.: Studies in Seicento Art and
Theory, Londres, 1947, pp. 245, 247; BELLORI, G.P.: “Vita de
Annibale Carracci”, Le Vite...(Roma, 1672), pp.19-2 y 79 (ambos
citados por GOMBRICH, E.H. en “El manierismo: trasfondo
historiografico”, Norma y forma, Alianza Ed., Madrid, 1984).

111 ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



20 |hidem, op.cit., pp. 224-225. Recuérdese, ademas, todo lo dicho al
comienzo de este articulo. Sobre el fresco de Bronzino, véase P.
HUMPFREY, “Mannerism”, en The Enciclopedia of Visual Art, Londres,
1983, pp. 675-694.

2L Un buen resumen de la expansion del Manierismo por Europa
puede encontrarse en el articulo que le dedicaron S. BEGUIN y
M.A. DEBOUT en el Dictionnaire de la Renaissance ya sefialado. Més
criticos respecto a los alcances de la misma son P. y L. MURRAY
en The Oxford Companion to Christian Art and Architecture, Oxford

BIBLIOGRAFIA

BATTISTI, E., “Infortunios del Manierismo”, Renacimiento y Barroco,
(Turin, 1960), Ed. Catedra, Madrid, 1990, pp. 151-164.

BEGUIN, S. y DEBOUT, M.A.: “Maniérisme”, Dictionnaire de la
Renaissance, Ed. Encyclopaedia Universalis-Albin Michel, Paris, 1998,
pp. 541-559.

BIALOSTOCKI, J., “El manierismo entre el triunfo y el crepdsculo”,
Estilo e iconograffa: Contribucion a una ciencia de las artes, pp. 59-77, Barral
Ed., Barcelona, 1973.

BLUNT, A., La teoria de las artes en Italia (del 1450 a 1600), Ed. Cétedra,
Madrid, 1980.

GARRIGA, J. et al., Fuentes y documentos para la Historia del Arte. Vol. IV:
Renacimiento en Europa, Ed. Gustavo Gili, Barcelona, 1983.
GOMBRICH, E. H., “El manierismo: trasfondo historiografico”, Norma
y Forma, Alianza Ed., Madrid, 1984, pp. 219-226.

HUMFREY, P., “Mannerism”, The Encyclopedia of Visual Art, Vol 1V,
Ed. Encycl. Britannica, Londres, 1983, pp. 675-694.

Le triomphe du manierisme européen, Rijksmuseum, Amsterdam, 1955
MARIAS, F., El Siglo XVI: Gético y Renacimiento, Ed. Silex, Madrid,
1992.

NICCO FASOLA, G., “Storiografia del manierismo”, Scriti di Storia
dell’Arte in onore di Lionello Venturi, Roma, 1956, I, pp. 429-447

EL MANIERISMO Y SUS MANIERAS

Univ. Press, 1996. Sobre la difusion del Manierismo por América
han de consultarse los otros articulos de estas Actas, aparte de los
ya célebres volimenes de J. DE MESA y T. GISBERT dedicados
al Arte Iberoamericano desde la Colonizacion a la Independencia, (Summa
Artis, Vols. XXVI1I1'y XXIX, Ed. Espasa Calpe, Madrid, 1986) y a la
Historia de la Pintura Cuzquefia, Fundacion A. N, Wiese, Lima, 1982,
0 de la obra de R. GUTIERREZ et al.; Pintura, escultura y artes Utiles
en Iberoamérica, 1500-1825, Ed. Catedra, Madrid, 1995.

NIETO, V.y CHECA CREMADES, F., El Renacimiento, Madrid, 1980

PANOFSKY, E., “El Manierismo”, Idea, Ed. Catedra, Madrid, 1984,
pp. 67-92.

RENACIMIENTO (Il) Y MANIERISMO, vol. VI de la HISTORIA
UNIVERSAL DEL ARTE, Ed. Planeta, Barcelona, 1988.

SCHLOSSER, J., “La literatura artistica en el periodo manierista”, La
literatura artistica, Ed. Céatedra, Madrid, 1976, pp. 307-386.

ID.; Las camaras artisticas y maravillosas del Renacimiento tardio, Ed. Akal,
Madrid, 1988.

SEBASTIAN, S., Arte y Humanismo, Ed. Catedra, Madrid, 1978
ID.: Contrarreforma y Barroco, Alianza Ed., Madrid, 1981, 1989.

Studies in Western Art. Acts of the International Congress of the History of
Art, Il (The Renaissance and Mannerism), Princeton, N.J., 1963.

TATARKIEWICZ, W., Historia de la Estética. I11. La estética moderna
1400-1700, Ed. Akal, Madrid, 1991.

TREVES, M., “Maniera, the History of the Word”, en Marsyas, |, 1941,
pp. 69-88.

VENTURI, L., Historia de la critica de Arte, Ed. G. Gili, Barcelona, 1982.

WEISE, G., “Le maniérisme: histoire d’un terme”, Information d’histoire
de I'art, V11, 1962, pag. 124.

35






EL MANIERISMO "AMERICANIZADO’;
EL GRABADO Y LA INFLUENCIA EN LA PINTURA

Jorge Alberto Manrique | México

n los primeros tiempos después de la
conguista, aparece la evangelizacién, desde
luego, como justificacion de la propia
conquista, y con ésta, la gran necesidad
de crear imagenes, que eran indispensables para el culto
catélico y la explicacién de las verdades cristianas. De
Europa llegaron algunas esculturas y pinturas, pero la fuente
primordial fueron las imagenes de los libros. La
extraordinaria tradicion en las artes prehispanicas no
resultaba apta para la nueva religion, de modo que los
misioneros tuvieron que hacerse de las imagenes e historias
sacras. Estas provenian de las ilustraciones de libros impresos,
desde la Biblia, tratados de teologia, e impresos devotos.

En la primera mitad del siglo XVI, hubo una gran
actividad editorial en varias ciudades europeas, con libros
cuyas paginas se ornaban con grabados, generalmente
realizados en madera. Las bibliotecas de los conventos
fueron la fuente principal de donde provienen las imagenes.
En estos inicios evangelizadores, la carencia de imagenes
fue capital y podemos decir que en el siglo de la conquista
hubo una gran necesidad de contar con estos simbolos
sacros. Cuando Pedro de Gante llegd en 1523, acompafiado
de Juan de Aora y Juan Tecto, se ocup6 de ensefiar el
cristianismo en Tezcoco y luego en la ciudad de México

(1527) en la capilla abierta San José de los Naturales del
Convento de San Francisco, para que ahi los indios
aprendieran a pintar. Se preocup6 por ensefiar la nueva
manera de hacer las imagenes en la tradicion europea,
dandoles a leer el concepto de lo que mas tarde pintarian.
Las imagenes provenian de grabados de libros sagrados, y
también de motivos ornamentales, como cenefas, grutescos
y portadas de libros. Esto puede verse en la escultura de
portadas, como la de porcitncula en Huejotzingo, o la de
Xochimilco, o como en la capilla abierta de Tlalmanalco;
también en las piezas de plumas, o desde luego en las
pinturas sobre muros, en conventos pero también en una
casa particular en Puebla, la Casa del Dean, que ilustra los
triunfos y las sibilas de Petrarca.

Los conventos decorados con pinturas estan inspirados
en las ilustraciones de los libros. Un caso destacado es el
del indio noble Juan Gersén?, que en 1562 pint6 sobre
tela al 6leo y luego lo adhiri6 al sotocoro de la iglesia
conventual de Tecamachalco; ahi en los plementos plasmé
historias biblicas del Antiguo Testamento y del Apocalipsis
[es curioso que muchas veces, en las pinturas, se asocia el
Antiguo Testamento con el Apocalipsis]. La decoracién de
Gerson procede de las biblias editadas en Lyon, de grabados
de madera a los que se afiadio el colorido, y se acomodaron
en los espacios de la boveda.

37



Contemporaneamente se introducen los grabados, y
el repertorio de iméagenes se incorpora a los muros de los
conventos, como es el caso de Epazoyucan, donde usan,
como ejemplo, los grabados de la pasion de Schongauer.
Mas adelante, llega el manierismo europeo, cuya influencia
observamos en las figuras que estan en el abside de Acolman,
que se asemejan a las de Miguel Angel, o en Atotonilco en
Tetela del Volcan.

Me da gusto que se haya dado este Il Encuentro
Internacional sobre el Barroco, Manierismo y la transicién
al Barroco, en La Paz. Hace treinta y cinco afios cuando se
empezaba a hablar sobre el manierismo en América Latina,
en general se pensaba que era un fendmeno europeo que
nos afectaba. Pocos autores hablaban de ello; mi articulo
“Reflexiones sobre el manierismo en México”, publicado
en 1971, coincidia con esa preocupacion. Cuando
organizamos el Coloquio “La Dispersion del Manierismo™2
en Oaxtepec, México (1976), poco a poco se fue imponiendo
el término manierismo, que ha ido ganando terreno;
recuerdo gque en el Congreso de Ouro Preto, sobre barroco,
varios participantes ya hacian referencia a ese término con
mas frecuencia.

Segun Burkhard y otros autores, el Renacimiento
termind con el saco de Roma en 1527. Después Walter
Friedlaender, y més adelante Arnold Hauser [lamaron a
este espacio intermedio el “manierismo”. Ellos y otros
autores se ocupaban del manierismo, concebido como una
época que tiene sus propios valores en las artes, y que no
son ni una decadencia del Renacimiento (como antes se
decia), ni tampoco el preludio del barroco. En Europa, el
manierismo se distingue por las crisis religiosas y econémicas,
asi como los conflictos de poder y la ambigliedad ingénita
de este estilo. Si bien en Europa no hay propiamente
Renacimiento, salvo en Italia, menos lo hay en América.

En América, después de la conquista y la evangelizacion,
hay un tiempo que podemos llamar manierismo. Este
fendmeno tiene caracteristicas particulares. Las crisis
religiosas y econémicas europeas no llegan al nuevo mundo,
pero aqui hay otras crisis, como las demograficas, la del
poder central y las 6rdenes religiosas, las crisis de los metales
y el azogue, etc. Entre la conquista y el barroco hay un
espacio que es el que ocupa exactamente el manierismo.
Este no es igual al de Europa ni tiene las mismas
caracteristicas, pero si participa, de alguna manera, de lo
gue son los modelos europeos, aungque no plenamente.
Es una manera de ser propia. Es lo que podriamos llamar
“manierismo americanizado”.

38

Por su parte, la conquista en México, el gran hecho
militar, ha quedado definitivamente atras. No hay mas
conquista por hacer en la region de altas culturas de
Mesoameérica: queda sélo la dificil, penosa, lenta y mucho
menos brillante penetracion hacia el norte, en tierras
“chichimecas”. EI hombre de guerra empieza a ser una
especie extinta.

La gran obra evangelizadora también ha concluido.
Para bien o para mal, con mayores y menores defectos, es
un hecho que para la octava década del siglo DIECISEIS
son cristianos todos los indios de México. También aqui
queda solo la dificil y reticente evangelizacion del norte,
que llevara trabajosos siglos y en la que se emplearan
métodos necesariamente diferentes.

La poblacién indigena ha sufrido un descenso vertical
y hacia fines del siglo se acerca a su nivel mas bajo. Entre
las diversas causas que contribuyeron a ese desplome
demogréfico, la mayor fue, sin duda, la serie de asoladoras
plagas que se cebaron en ella —sin afectar a la poblacion
europea— desde mediados del siglo, pero especialmente en
las décadas de los afios setenta y noventa. No pocos pensaron
que los indios se terminarian completamente, como en las
Antillas; era, por ejemplo, la opinién del dominico Davila
Padilla en 1592. Es claro que la “ociosidad” de las érdenes
monasticas estad también en relacion con este desplome
demografico, asi como lo estaba la crisis de la institucion
de la encomienda. Hay una verdadera crisis de mano de
obra; la produccién de la plata baja también. Cada vez
viene més gente de Espafia y cada vez es mas dificil hacerse
de las rapidas fortunas de los primeros afios. A todo lo
anterior, se sumay combina una nueva actitud de la Corona.
Espantada de las grandes prerrogativas dadas a las érdenes
y del poder local que pudieron reunir los encomenderos,
intenta a toda costa afianzar su poder por medio de los
organos centrales. Tratara de debilitar a las 6rdenes
apoyando a los nuevos obispos regalistas y de desanimar a
los encomenderos al limitar las encomiendas a una o dos
vidas; por otra parte, decidié no cumplir el prometido
repartimiento general de la tierra. Virrey, corregidores y
alcaldes mayores saldrian favorecidos.

Todos estos fendmenos son, de alguna manera, una
muestra de que se esta cancelando lo que podriamos llamar
el “primer proyecto de vida” de la Nueva Espafia, que
suponia una especie de repuablica teocratica de indios
neofitos, dirigida por frailes y guardada por la fuerza de los
sefiores de la tierra, cuyo fin tedrico seria realizar en América
la sofiada repuUblica cristiana que se habia mostrado tan

11l ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



defectuosa en Europa. A ese proyecto lo sustituye un
“segundo proyecto”, que consiste en no intentar realizar
en América un fin mas alla del europeo, sino simple y
llanamente rehacer Europa en América: es decir, hacer de
América otra Europas.

El arte de conventos-fortalezas empieza a ser desplazado
en las tres ultimas décadas del siglo XVI, por otro, incubado
en las ciudades. Este es el arte manierista, que procede de
los talleres europeos, los cuales poco a poco han ido
avecindandose en las ciudades, a veces venidos en las cortes
de los virreyes o atraidos por la riqueza de las ciudades.

El manierismo muestra la preocupacion por las reglas
y la buena pintura, y alcanza avances formales por la via
de lo expresivo. En América los pintores quedaron desligados
del &mbito de los talleres europeos. La produccion de los
maestros bastaba en el mercado y, sus hijos y discipulos
siguieron esa via. Los pintores tuvieron que atenerse a sus
propios recursos, e importar los grabados —que no eran
tan variados como en las ciudades europeas— para los
circulos mas estrechos.

Algunos artistas llegaron a América y tuvieron fortuna,
pero en general los americanos aceptaban las novedades
con reticencia. En ese ambiente llegaron a México cuadros
de Martin de Vos, flamenco que tuvo éxito en Sevilla, tanto
en su pintura como en los dibujos y grabados. Llegaron,
también, Nicolas de Texeda y Francisco Morales, cuya obra
es incierta, y Francisco Zumaya, al que se le atribuy6 el San
Sebastian que estaba en la Catedral de México. El flamenco
Simén Pereyns lleg6 en 1566, con la corte del virrey Gaston
Peralta, marqués de Falces; suya es La Virgen del Perdon en
la Catedral de México, que se inspira en un cuadro de
Rafael, mediante un grabado de Marco Antonio, (obra que
se perdi6 en el incendio de 1967, pero de la que se conocen
buenas fotografias). La pintura del retablo de Huejotzingo
fue hecha en 1583 por Pereyns, con la participacion de
Andrés de la Concha; varios cuadros son grabados disefiados
por Martin de Vos. En éste, Pereyns pinta la Circuncision
que procede de Durero, via de Martin de Vos (como ha
mostrado Francisco Stastny) grabado por Juan Sadeler. Con
esto podemos decir que el grabado es la base, en blanco y
negro, pero agregar el color y las variaciones son inspiraciones
suyas*.

De la Concha lleg6 en 1567 y realiz6 cuadros en la
catedral de Oaxaca y pinturas de retablos en Yanhuitlan y
Coixtlahuaca; algunos se basan en los grabados de De Vos.

En el Museo Nacional de Bellas Artes est una Santa
Cecilia, un San Lorenzo y una Sagrada familia de su autoria®.
La pintura de De la Concha destaca en su elegancia y su

EL MANIERISMO “AMERICANIZADO”; EL GRABADO Y LA INFLUENCIA EN LA PINTURA

Francisco Sumaya. San Sebastian, Altar del Perdén. Catedral de México.

39



Simén Pereyns.Virgen del Perdon.

fino tratamiento. Aqui se puede ver que los grabados son
la base, pero cada artista decide el color, hace los ajustes
e imprime su personalidad.

Los artistas de esa generacién eran cultos, estudiaron
en talleres europeos de renombre, pero a su llegada a
América, tuvieron que someterse a la represion de la razén
del Concilio de México (1564), que se preocupaban de que
la doctrina no se alterara. La generacion posterior ocupa
la obra de Baltasar Echave Orio. El habia nacido en
Guipuzcoa en el pais vasco en 1547 6 48 y habia llegado
a México en 1573 pero, como infiere Manuel Toussaint®,
no habria de pintar sino hasta 1585, esto es, no habia
conocido realmente la pintura europea. Su vasta obra era
americana y tuvo que atenerse a las estampas. La evolucion
pictorica pasa por varias etapas, desde la Visitacion y la
Anunciacion, obras tempranas, a las historias del Martirio

40

Catedral de México.

de San Ponciano y de San Aproniano y las influencias tardias
venecianas (tal vez el influjo de Alonso Vazquez) como La
Adoracion de los Reyes’.

Hay que hacer notar que los hijos y los discipulos de
los primeros pintores en América quedaron apartados de
Europa. Para mi es muy importante hacer notar que este
manierismo tiene un rostro diferente. Los pintores
americanos nunca atravesaron el mar. Sin embargo, el
manierismo americanizado so6lo se da gracias al material
traido del otro lado del Atlantico, que era relativamente
scaso.

A partir de los manieristas europeos aparece el
manierismo en América y de aqui arranca una tradicion
de la pintura americana. Aunque desde luego hay nexos
con Europa, especialmente en las iméagenes de los grabados
en metal, la evolucion del arte americano adquiere su hacer

11l ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



Andrés de Concha. Martirio de San Lorenzo. Museo Nacional de Arte. México.

propio y establece esta tradicion. Algunos europeos se
fincan en México, como Alonso Lépez de Herrera'y Alonso
Vazquez. Lopez de Herrera “el divino” abrazd la orden
dominica en México y ahi murio; eso explica su manera
ambigua de pintar en cuadros como La Asuncién y La
Resurreccion, y por otra parte los cuadros de Santo Tomas de
Aquino y El éxtasis de Santa Teresa de JesUs.

Alonso Vézquez, de origen sevillano, conocia el arte
veneciano; llegd a México en 1603 y murié en 1607, y trajo
consigo la influencia de la pintura con reflejos luminosos
de Baltasar Echave Orio. Los jovenes Luis Juarez y Baltasar
de Echave Ibia, alin con sus maneras de hacer, netamente
americanizadas, aprendieron de Vézquez. Fue principalmente
Echave Orio quien aplico estos conocimientos en sus Ultimas
obras, como lo podemos ver en La Adoracion de los Reyes.
Yo creo que el renombre de Alonso Vazquez viene de su

EL MANIERISMO “AMERICANIZADO”; EL GRABADO Y LA INFLUENCIA EN LA PINTURA

forma de pintar los reflejos en los pliegues angulosos de
las telas, como en la Ultima Cena de Sevilla, lo que a los
tradicionalistas mexicanos les resultaba novedoso. Los
autores de la colonia lo citan como “la buena escuela” que
trajo Alonso Vazquez.

Creemos que el San Miguel y el Angel de la Guardia
son pinturas de Luis Juarez, con influencia de Vazquez,
porque tienen rasgos de él, aunque su dibujo es mas duro.

La realidad es que la pintura de Juarez no se parece en
nada a la espafiola, especialmente cuadros como el Extasis
de Santa Teresa de Jesis o como La imposicion de la casulla
a San lldefonso, asi como varios de los angeles llenos de luz
pero delineados ligeramente en Estanislao Kotzcka. Otro
caso es el Baltasar Echave Ibia, hijo de Echave Orio que
pint6 dos Concepciones que tienen un dejo de arcaismo,
con colores dorados, pero al contrario pint6 también

Baltasar Echave Orio. Martirio de San Ponciano. Museo Nacional de Arte. México.

41



paisajes bucolicos como en Los ermitafios San Antonio y San
Pablo, EI Bautizo de JesUs o San Juan Evangelistas.

El manierismo pictdrico en Europa, con maestros de
buenas maneras de hacer, cruzé el mar hasta América. Es
la generacion culta que llegd a México con Simon Pereyns
y Andrés de la Concha, contemporéaneos de Bernardo Bitti,
Mateo Pérez Alesio y Angelino Medoro. En la circunstancia
americana, los pintores cambian, tanto porque quedan
aislados del ambiente y sélo atenidos a los grabados, tal
vez por el control de la iglesia, que es mas fuerte. Después,
los discipulos de ellos, ya americanos, se encontrarian en
una situacion diferente. Estos no tuvieron el apoyo de los

Luis Juérez. El Arcangel Miguel. Museo Nacional de Arte. México.

42

talleres en el &mbito europeo, pero si tuvieron éxito y
crearon sus propios talleres. Aprendieron de sus maestros
y estaban al tanto de los grabados que llegaban en las flotas;
pero no era la misma experiencia. Los pintores, como
Baltasar Echave Orio —que es clave en este proceso—, su
hijo Echave Ibia y Luis Judrez crean una tradicion propia,
y cuando algunos pintores llegan a América, como es el
caso de Alonso Véazquez en México, se benefician de esos
ejemplos y se asimilan en esa tradicion, pero su curso
continda. Esto quiere decir que el manierismo en América
ha creado una nueva tradicion. Es el manierismo
americanizado.

Luis Juarez. Imposicién de la Casulla a San lldefonso. Museo Nacional de Arte.

11l ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



Baltasar Echave ibia. San Juan,
la visién de la mujer del Apocalipsis.
Museo Nacional de Arte. México.

EL MANIERISMO “AMERICANIZADO"; EL GRABADO Y LA INFLUENCIA EN LA PINTURA

43



NOTAS

44

CAMELO ARREDONDO, R, GURRIA LACROIX J., REYES
VALERIO, C., “Juan Gerson, Tlacuilo de Tecamachalco”, México,
Instituto Nacional de Antropologia e Historia, 1964.
MANRIQUE, J. A., “La Dispersion del Manierismo”, documentos de
un Coloquio, México, Universidad Nacional Auténoma de México,
I.1. Estéticas, 1980.

MANRIQUE, J. A., “El manierismo en Nueva Espafia: letras y
artes”, Anales # 40, México, 1976, pp. 107-116.

STASTNY, F., “Maniera o contramaniera en la pintura latinoa-
mericana”, en La Dispersion del Manierismo, documentos de un
coloquio, México, 1980, pp. 199-230.

TOVAR DE TERESA, G., “Renacimiento en México. Artistas y Retablos”,
México, SAHOP, 1982.

TOUSSAINT, M., “Pintura Colonial en México” México, [ed. J.
Moyssén], México, Universidad Nacional Autonoma de México, I.1.
Estéticas, 1965.

VICTORIA, J.G., “Un pintor en su tiempo. Baltasar Echave Orio”,
Meéxico, Universidad Nacional Autdbnoma de México, .. Estéticas,
1994,

RUIZ GOMAR, R., “El pintor Luis Juérez, su vida y su obra”, México,
Universidad Nacional Autonoma de México, I.I. Estéticas, 1987.

BIBLIOGRAFIA

CAMELO ARREDONDO, R, GURRIA LACROIX J., Reyes Valerio,
C., “Juan Gerson, Tlacuilo de Tecamachalco”, México, Instituto Nacional
de Antropologia e Historia, 1964.

MANRIQUE, J.A. “El manierismo en Nueva Espafia: letras y artes”,
Anales # 40, México, 1976, pp. 107-116.

MANRIQUE, J. A., “La Dispersion del Manierismo”, documentos de un
Coloquio, México, Universidad Nacional Auténoma de México, I.I.
Estéticas, 1980.

RUIZ GOMAR, R., “El pintor Luis Juarez, su vida y su obra”, México,
Universidad Nacional Autonoma de México, I.l. Estéticas, 1987.
STASTNY, F., “Maniera o contramaniera en la pintura latinoamericana”
en La Dispersion del Manierismo, documentos de un coloquio, México,
1980, pp. 199-230.

TOUSSAINT, M., “Pintura Colonial en México” México, [ed. J. Moyssén],
Meéxico, Universidad Nacional Auténoma de México, I.1. Estéticas, 1965
TOVAR DE TERESA, G., “Renacimiento en México. Artistas y Retablos”,
Meéxico, SAHOP, 1982.

VICTORIA, J.G., “Un pintor en su tiempo. Baltasar Echave Orio”, México,
Universidad Nacional Auténoma de México, I.1. Estéticas, 1994.

11l ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



PROTOTIPOS ICONOGRAFICOS AMERICANOS
EN ITALIA, ENTRE MANIERISMO Y BARROCO

Antonio Palesati [ Italia

uisiera concentrar esta intervencion en el

valor que adquirid la expresion artistica

precolombina, y principalmente aquella

mesoamericana, en Europa, luego de los

descubrimientos de Coldn, en el siglo
siguiente y alin posteriormente.

La sensibilidad hacia tal percepcion se desarrolld, sobre
todo, luego de la llegada de artesanias de metal precioso,
o considerado raro, y de varios cédigos ilustrados de los
mayas y de los aztecas.

En ellos es necesario distinguir entre las reproducciones
ilustradas antes del viaje de Coldn y los codigos sucesivos,
como el Mallabequiano y el Florentino®.

Parte de las imagenes de estos ultimos, debidamente
traducidas con un sorprendente estratagema semantico, a
un lenguaje manierista, sirvieron sobre todo para describir
y denunciar escenas del martirio sufrido por los catélicos,
por obra de los luteranos y los calvinistas.

Obviamente no todos los temas tratados por los codigos
americanos fueron Utiles para descubrir esto, sino solo la
parte en que se ilustraban momentos de la vida cotidiana
0 escenas de sacrificios.

Segun me resulta, nunca fueron utilizadas imagenes
0 escenas de las batallas o de los exterminios referidos a la
conquista espafiola, si bien esos episodios fueron narrados

PROTOTIPOS ICONOGRAFICOS AMERICANOS EN ITALIA ENTRE MANIERISMO Y BARROCO

e ilustrados en el llamado Cadigo Rios, que forma parte de
las colecciones del Vaticano y en el Cadigo Florentino,
conservado en Florencia desde aproximadamente 1578,
cuando fue enviado por Felipe 1l de Espafia, como obsequio
en ocasion de la boda de Francisco | Médici y Blanca
Cappello?.

Las artesanias precolombinas, especialmente aquellas
realizadas en oro y plata, pasaron enseguida a ser objeto
de estudio de los artistas, que se inspiraron en ellas de
distintas maneras: es notable el apunte, que ya dieron a
conocer los profesores Mesa y Gisbert, dejado por Diirer
en su Diariod.

Es necesario recordar también que, por ejemplo, las
formas del demonio contrastado por S. Jorge, en el S. Jorge
y el dragon, incluido entre los paneles pintados al 6leo en
el Sepulcro de la familia de Giorgio Vasari en Arezzo, fue
representado con una forma de pavo y de serpiente por el
pintor flamenco Juan Van Straet, o Stradano.

Parece tratarse de una especie de “quetzalcoatl”, en
todo caso de una réplica del Pavo ya fundido en bronce en
aquellos mismos afios por Jean de Boulogne, otro artista
flamenco, originario de Douai“.

El mismo motivo del dios serpiente-pajaro resulta
central en la decoracion de una montura de gala ideada
por Jacopo Ligozzi, en los inicios del 1600, para un miembro

45



Jan Van Straet, S. Jorge y el dragén, 6leo sobre lienzo, Sepulcro Vasari, Abadia de Ss. Flora y Lucilla, Arezzo.

de la Casa de los Médicis®; mientras que se le atribuye un
casquete con forma mesoamericana a un sacerdote hebreo
en un disefio de Matteo de Pietro Gondi de Leccia, aln
hoy conocido como Mateo Pérez de Alesio, quien ilustro
la escena de Cristo a la columna.

De este artista puede citarse ademas la imagen del sol,
muy disefiado y estilizado, que hace de fondo al Bautismo
de Cristo pintado por Mateo en Malta, grabado luego con
buril por Pierre Pierret.

La sugestion mas evidente que recibimos de las obras
hechas por Matteo en el Per(i es una dréstica simplificacion
del disefio, con la cual el artista demostré la sensibilidad
por el trazo esencial de los artistas locales, comenzando
por Guaman Poma¢.

Los rituales alquimistas y magicos que eran en boga
entonces en Europa habian empezado a mezclarse con
ciertos ritos de los indigenas americanos y asimilarse en

46

algunos de sus procedimientos. En 1609, Celio Malespini,
en una de sus Dugento Novelle, refiriéndose a una fiesta
organizada en Florencia en 1577 por el duque Francisco y
su amante veneciana Blanca, en el jardin de la casa de ella,
describid las conjuras de un mago que aparecié para asustar
a los invitados, y ciertos procedimientos que aun hoy
realizan los curanderos andinos en el territorio entre Perd
y Bolivia: obligando a los presentes a sentarse alrededor de
un circulo, este mago imponia silencio y lanzaba “agudisimos
silbidos hacia los cuatro puntos cardinales™, llamando
luego a los espiritus haciendo aparecer la voz desde abajo
de la tierra mediante unas cafias.

Probablemente solo se tratd de una cita desde la Historia
del Almirante don Cristébal Colon por su hijo Fernando,
donde se cuenta que los caciques de la isla espafiola daban
la voz a sus idolos mediante tubos conectados con un
angulo oscuro de la cabafa, desde donde hablaba una

11 ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



Jacopo Ligozzi. Estudio por una montura de gala, pluma y acuarela, Uffizi,
Gabinetto Disegni e Stampe, Florencia.

persona escondida, que habia sido instruida por el caciques.

Para las ya recordadas escenas de crueldad, el discurso
es mas complejo y mas articulado, y entonces los recursos
iconograficos de los mismos pueden seguirse con una cierta
continuidad.

Cuando hablamos de imagenes que ilustran las
atrocidades cumplidas por y sobre las poblaciones
amerindias, no se puede dejar de mencionar las estampas
de Thedor De Bry. Respecto a este imaginativo artista
flamenco, podemos decir que la configuracion de sus
grabados, los arreglos, los objetos y los paisajes son aquellos
europeos, 0 mejor dicho los del arte italiano del siglo XVI,
y las actitudes de los personajes de algunas imagenes parecen
salidas del taller de Rafael. Por ejemplo, en una escena de
canibalismo de las poblaciones Tupinambas®, las dos figuras
femeninas de espaldas, parecen tomadas prestadas o extraidas
del penacho pintado al fresco, con Cupido y las Gracias, que
enmarca el Banquete de Boda de la “Loggia di Psiche”, obra
de Rafael y de sus colaboradores, que se encuentra en la
Mansion de la Farnesina en Roma.

PROTOTIPOS ICONOGRAFICOS AMERICANOS EN ITALIA ENTRE MANIERISMO Y BARROCO

Las mismas figuras recuerdan ademas las actitudes de
los dos invitados en el Noble banquete pintado por Giulio
Romano en la Sala de Psique del Palacio Té en Mantua.

Tal vez habria que buscar las profundas motivaciones,
de acuerdo a la rigidez cultural posterior al Concilio de
Trento, a causa de las cuales la imagen del banquete de los
dioses clasicos se transforma en aquella de salvajes
antropofagos.

Thedor De Bry delineaba hechos y personas con
instrumentos de su propia formacién cultural e icnica.
Pero mientras él trabajaba, el artista toscano Nicolo
Circignani, Ilamado el Pomarancio, estaba pintando al
fresco en Roma, en los dos colegios jesuitas de S. Stefano
Redondo y de S. Tommaso de Canterbury, donde se
instruian los misioneros del Orden que partian para
Alemania e Inglaterra. Mientras se les brindaban ensefianzas
teoldgicas y doctrinarias, se les trataba también de inculcar
como “familiar” la idea de la muerte eventual pero no asi
remota, y la idea del martirio entre tormentos atroces.

A este fin fueron realizadas por Circignani, horrorosas
escenas de tortura de santos y protomartires. Estas obras
se pueden observar aun hoy en las paredes circulares de la
iglesia de S. Stefano Redondo, mientras que el ciclo de S.
Tommaso de Canterbury fue destruido y solamente
quedaron copias tardias in situ, pintadas al fresco en el siglo
XVIII, asi como del otro complejo de S. Stefano, una

;%mm.:;‘;n N,
LR

Theodor de Bry. Los Tupinambas, grabado al buril, de Americae Retectio.

47



version contemporanea de los primeros frescos, grabada
por Giovan Battista de Cavalierill.

En las escenas pintadas y en los grabados fielmente
extraidos de éstas, se denota una clara continuacion
iconografica y un recuerdo de las imégenes de los citados
cddigos Florentino y Mallabequiano y por o menos en la
pintura al fresco del Martirio de S. Vitale, en la iglesia de S.
Stefano, el artista le atribuye a uno de los personajes un
gorro tipico de los indigenas americanos.

Se puede confrontar el Martirio de S. Dionisio con la
escena en el folio 6v del libro V del cddigo Florentino [C.
F.] y el Palacio quemando, pintado en el mismo fresco, con
aquello dibujado en la hoja 70 del cédigo Mallabequiano
[C.M.].

Asi mismo se pueden confrontar; el Martirio de S.
Clemente con el dibujo del Hombre que precipita, en el folio
13v del libro 1V del C. F.; el Martirio de S. Enrique con
el folio 89v del libro 11 del C. F.; el Martirio de Juan Fischero
y aquello de S. Pedro Obispo con el folio 110v del Apéndice
del libro 11 del C. F.: el Martirio de los Ss. Juan, Pablo y Bibiena

48

Rafael y Colaboradores
(Giulio Romano), Cupido y las Gracias,
pintura al fresco, Farnesina, Roma.

con el folio 30v del libro IV [C. F.]; el Martirio de S. Edmundo
Campiano, de S. Ceciliay de S. Juan Evangelista con las hojas
70y 73 del C. F., la hoja 54v del cddigo Rios [C. R.] y las
hojas 34, 39, 75 del codigo Tro-cortesiano [C. T.] y el folio
25r del libro 1V de C. F.

Se parangonan también los Martirios de Cartujanos,
Jesuitas y sacerdotes con el folio 110v del libro 11 y las hojas
25r y 30v del libro 1V del codigo Florentino, las hojas 70,
73 del Mallabequiano, la hoja 54v del cédigo Rios y la 75,
| del Tro-cortesiano; el Martirio de S. Erasmo con el folio 19v
del Florentino.; el Martirio de S. Felicita y los sietes Hermanos
con el folio 158v del libro Il del mismo codigo.

Las acciones del codigo Florentino vienen registradas
por Pomarancio conservando de las imagenes americanas,
en aquellas representaciones atroces, la falta de participacion
emotiva y de expresion en las caras, ya sea de las victimas
como de los verdugos, y el contexto disefiativo a través de
un esquema prospéctico muy simple o casi rudimentario,
y en plein air, asi como en las ambientaciones de los
prototipos americanos. En esto, las obras de Pomarancio

111 ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



se diferencian netamente de aquellas de De Bry.

Justamente el alejamiento contextual, que luego sera
uno de los elementos sobre los cuales insistira la sensibilidad
y la estética del barroco, es el punto fuerte de los frescos
con los cuales Pomarancio debia inducir y provocar, en los
espectadores, un acercamiento y la familiaridad con aquello
que luego sera definido, en el siglo XX, como el concepto
de perturbador: el Unheimlich freudiano.

Diversamente podia generarse terror, arrepentimiento
y un hipotético acto de abjuracién, en los aspirantes
martires, en el momento de la prueba extrema. Cosa que
quién habia encargado e ideado los frescos romanos
consideraba el principal dafio que se debia evitar.

En algunas escenas grabadas por De Bry, la exhibicion
de partes de miembros humanos, expuestas bien ordenadas,
o dispuestas sobre parrillas a cocinar en hogueras, tendra
un muy peculiar desarrollo, que luego llevara el arte hasta
el circulo de los sefiores de impecables cuellos blancos de
la Leccion de anatomia del doctor Nicolaes Tulp, pintada por
Rembrandt en 1632.

Mientras tanto vale recordar que La tienda del carnicero
del bolofies Annibale Carracci (1583-1585) y las Carnicerias
alegdricas de su conciudadano Bartolomeo Passerotti, de
pocos afios mas tarde, con sus vendedores sonrientes y
guifiantes, no hubieran sido concebibles antes de las obras
de Pomarancio y antes del descubrimiento de los prototipos
americanos.

De estos proceden igualmente los bodegones de
pintores flamencos como Pieter Aersten, finamente
simbdlicos y por ello moralmente aceptables, tal como las
matanzas de indios en tiempos de la conquista en nombre
de la evangelizacion.

Toda la produccion de este género confluye al final,
abandonando cualquier trazo de presencia humana, en los
tragicos despojos del Buey matado de Rembrant (1655): el
pintor holandés debid conocer las obras de De Bry y de
Cavalieri, y sin duda conoci6 y aprecid el codiciado y
controvertido grabado con buril, luego de un dibujo de
Mateo de Alesio, del Martirio de S. Estéban, tema iconografico
contemplado también en las pinturas al fresco de
Pomarancio, y por entonces ya representado al 6leo por
este pintor, en colaboracion con Mateo mismo, en una
pala de altar, en el pueblo italiano de Citta de Castello.

En aquel dltimo grabado del Martirio se inspird, en
efecto, Rembrandt en 1625 para realizar un lienzo sobre
el mismo tema, que hoy se encuentra en el Museo de Bellas
Artes de Lyon.

El sentido de compromiso emotivo que provocan
sobre el espectador los frescos de Nicold Pomarancio fue

PROTOTIPOS ICONOGRAFICOS AMERICANOS EN ITALIA ENTRE MANIERISMO Y BARROCO

(oA

Nicold Pomarancio. Martirio de S. Dionisio, pintura al fresco, iglesia de S. Stefano
Redondo, Roma.

Andnimo. Hombre sin cabeza, Cédigo Florentino por Bernardino de Sagahn,
Biblioteca Mediceo Laurenziana, Florencia.

49



lifiib

AT

AT IERIL

Nicold Pomarancio, Martirio de S. Clemente, pintura al fresco, Iglesia de S. Stefano Redondo, Roma.

50

111 ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



reconocido por Miguel Angel Merisi de Caravaggio, quien
aprecio la alta dramaticidad de las obras y recordd la version
en estampa de éstas cuando, en su Entierro de S. Lucia, de
1608, reprodujo la pareja de trabajadores con pala que ya
habian aparecido en la escena del Martirio de S. Vitale en
S. Stefano Redondo?2. Escena que a su vez parece haber
traido inspiracion en la hoja 56v del cédigo Rios y en el
folio 25r del libro 1V del cédigo Florentino.

En aquella época Caravaggio ya se habia referido a la
obra de igual sujeto, grabada por Pierre Pierret, luego de
un dibujo de Matteo De Leccia, para la composicion de su
primera variante de la Conversion de S. Pablo, y ya habia
tomado la figura del esbirro, insertada en primer plano en
el Martirio de S. Mateo, desde un personaje central pintado
al fresco por Antonio Circignani de Pomarancio, hijo de
Nicold, en un luneto de la iglesia de Jesus, en Roma.

Las radiografias hechas en el lienzo del Martirio de S.
Mateo durante las Ultimas restauraciones revelaron, entre
los personajes pintados anteriormente en la obra y luego
borrados, un esbirro, ubicado en el centro del dibujo,
seguramente tomado de la imagen de Perseo que Jan Stalf
(artista flamenco de formacion vasariana) algunos afios
antes habia pintado en la fachada del palacio florentino
Mellini Fossi.

El reconocimiento como el palacio mejor decorado
de la ciudad, que tuvo este edificio en el momento de la
inauguracién de su fachada, muestra también aqui que
Caravaggio fue sensible a las novedades y se confrontaba
con gusto con los mejores y méas eficaces modelos
contemporaneos, como habia sucedido con las obras de
los Pomarancios, denotando el intéres del maestro lombardo
por los manieristas presentes en Toscana, en una precisa
continuidad iconografica entre el uno y los otros?s.

Maés el encanto del mundo americano influyo sobre
Miguel Angel de Caravaggio, no solo en forma indirecta,
a través de cuanto hasta ese momento habia podido percibir
del arte del siglo XVI, sino también de manera inmediata,
personal y doméstica.

Sabemos que el pintor fue un gran apasionado del
juego de la Pallacorda, o sea de la pelota, practicado con
raquetas especiales, como el actual tenis.

Si bien sabemos que los juegos con pelota ya existian,
segun diversos casos e independientemente de la historia
de los varios continentes, en Italia, las formas y las reglas
fueron estudiadas y codificadas por primera vez en 1566,
por obra de Antonio Scaino!4. Scaino tuvo maxima
consideracion por las versiones tradicionales del juego entre
las poblaciones mesoamericanas, y por los presupuestos y
significados del mismo como alegoria “cosmica” y juego

PROTOTIPOS ICONOGRAFICOS AMERICANOS EN ITALIA ENTRE MANIERISMO Y BARROCO

Andnimo. Hombre gue precipita, Cédigo Florentino por Bernardino de Sagahun,
Biblioteca Mediceo Laurenziana, Florencia.

Nicold Pomarancio. Martirio de S. Vitale, pintura al fresco, Iglesia de S. Stefano
Redondo, Roma.

ol



Andénimo. Escena de incineracion, dibujo, Cédigo Rios, Biblioteca Vaticana,
Roma.

de los dioses, segln las teorias expuestas en el Popol Vuh de
los mayas y las formas practicadas por los aztecas?®.

Podemos verificar entonces la analogia que existe entre
los disefios de los campos de juego, insertados en el texto
de Scaino, y las relaciones dimensionales de aquellos
reproducidos en el interno del codigo azteca Mallabe-
quiano 6,

También en Europa, y antes del descubrimiento de
Coldn, este tema habia sido tratado en el Gioco della palla
de Nicola Cusano, quien le habia dado connotaciones
cristoldgicas®’.

Caravaggio seguramente fue sugestionado por las
implicancias filoséficas del juego como lucha entre el bien
y el mal, entre lo verdadero y lo falso, entre la luz y la
sombra: un contraste que también el arte expresaba en ese
momento histérico y que habria sefiido fuertemente los
caracteres del barroco?s.

No nos olvidemos ademas que justamente una pelea
surgida como consecuencia de protesta durante un partido

52

fue la causa de cambios biograficos irrevocables para el
pintor, que luego de haber escapado de Roma perseguido
por la justicia del Papa, no puso méas un pie en la ciudad.

Precisamente los momentos del juego de la Pallacorda
parecen caracterizar la pose del esbirro que hiere el santo
en el Martirio de S. Mateo apenas citado: simil a un jugador
armado con su raqueta que tira la pelota con fuerza y
rapidez.

Otra imagen de Caravaggio, Util para esta tesis puede
considerarse aquella del verdugo en la gran obra maestra
de la Degollacion de S. Juan Bautista, en Malta. El gesto del
hombre recuerda el que atin hoy realizan los jugadores de
tenis al recoger la pelota que termina en el campo, poniendo
la otra mano detras de si para no tocar el terreno con la
raqueta.

También aqui es necesario considerar que en la
formacidn iconografica e idealizadora de Merisi tuvo
igualmente que existir un recuerdo de la actitud, muy
parecida, de otro verdugo pintado por el campeo6n de la
Maniera, Francesco Salviati, en el fresco del mismo tema,
realizado en Roma en el Oratorio de S. Juan degollado.

Andnimo. Juego de la pelota, dibujo, Cédigo Mallabequiano, Biblioteca Nacional
Central, Florencia.

111 ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



NOTAS

1

10

1

Ambos codigos se conservan en Florencia, respectivamente en la
Biblioteca Nacional Central y en la Biblioteca Mediceo-Laurenziana.
Los otros cddigos a los cuales nos referimos, consultados en las
relativas reproducciones tipograficas, son aquellos indicados con
los siguientes nombres: Borgia, Cospi, Rios, Tro-cortesiano, Vaticano,
Vindobonense.

Cfr. Il Manoscritto Messicano-Vaticano 3738 denominato codice Rios,
riprodotto in fotocromografia per incarico di sua eccellenza il duca
di Loubat per ordine della Biblioteca Vaticana, Roma, Stabilimento
Danesi, Tipografia Vaticana, 1900.

J. DE MESA-T. GISBERT, EI pintor Mateo Pérez de Alesio en
“Cuadernos de Arte y Arqueologia”, 1972, n. 2, p. 106.

Cfr. Lepri, Vasari. Luci e ombre en N. Lepri-A. Palesati, Fuori dalla
Corte, Documenti per la biografia vasariana, Arezzo, Provincia de
Arezzo-Le Balze, 2003, pp. 9-38, pp. 35-36. Luego del disefio del
mismo Jan Van Straet, Sadeler representard en un grabado las
formas de un dodo.

Cfr. Uffizi, Gabinetto Disegni e Stampe, Florencia, nn. 6938 A e
6939 A. Los disefios fueron atribuidos a Ligozzi por Alessandro
Cecchi quien hace referencia al torneo “desarrollado en Santa Croce
durante el carnaval de 1616, en el que tuvieron parte Césimo Il
Meédicis y su hermano Don Lorenzo”. Cfr. Cinco siglos de disefio
veronés, encargado por S. Marinelli, Firenze, Olschki, 2000, pp. 80-
82. Cfr. D. Heikamp, | Medici e il Nuovo Mondo, en “L'Oeil”, 1966,
pp. 16-28. Césimo Il y Don Lorenzo eran hijos de Ferdinando |,
quien habia demostrado un vivo interés por las colonias americanas
e intentado tomar posesion de la costa brasilefia del Espiritu Santo.
Con la complicidad de corsarios ingleses, el duque logro llevar
partidas de metal precioso desde el Perti a Toscana. Cfr. A. Palesati-
N. Lepri, Matteo da Leccia, manierista toscano dall’Europa al Perd,
Pomarance, Edizioni de “La Comunita”, 1999, p. 28.

Ligozzi realizd para los Medicis varios estudios y disefios de la flora
y de la fauna americanas.

Cfr. Palesati-Lepri, Matteo da Leccia, cit., pp. 126-128 sgg.

Cfr. Dugento novelle del Signor Celio Malespini, nelle quali si raccontano
diversi avvenimenti cosi lieti, come mesti e stravaganti, Venezia, Al Segno
d’Italia, 1609, f. 83v., citado en N. Lepri, La “Festa Labirintica’ degli
Orti Oricellari (1578), en “Medioevo e Rinascimento, annuario del
Dipartimento di Studi sul Medioevo e il Rinascimento dell’Universita
di Firenze’, X1, 2002, 5, pp. 333-377, p. 345.

Cfr. Lepri, La “Festa Labirintica”, cit., p. 342; véase también R.
Pané, Relaciones sobre la antiguedad de los indios, edicion de A.
Morino, Palermo, Sellerio, 1992, p. 75.

Cfr. Theodor De Bry, Americae Retectio, Francfort, [Theodor de
Bry], 1590-1618, 111, 1592. La produccion de grabados por parte
del artista flamenco fue recogida en los numerosos volimenes de
la obra y continuada por sus sucesores luego de su muerte, entre
1590 y 1618.

Véase también B. Bucher, Icon and Conquest. A structural Analysis
of Illustrations of De Bry's Great Voyages, Chicago, University of
Chicago Press, 1981, passim.

Respecto a este pintor y a las referencias bibliograficas relativa a su
obra, cfr. A. Palesati-N. Lepri, Sobre la Inmaculada Concepcion de
Nicolo Circignani, en "La Comunita di Pomarance”, 1996, n. 2; Idem,
Le opere del Pomarancio a Citta di Castello, ibid., 1996, n. 4; Idem,
Tra Salviati e Vasari: esperienze tosco- romane in un libro di disegni a
Pomarance, ibid, 1997, n. 2.

Cfr. Ecclesiae militantis triumphi sive Deo amabilium martyrum gloriosa
pro Cristi ride certamina prout opera rr. Pp. Soc. lesu impensa F. R. Gregorii
Pp. XI1 in ecclesia S. Stephani Rotondi Nicolai Circiniani pictoris manu
visuntur depicta, Roma, Baptista De Cavaleriis Aeneis typis, 1633

PROTOTIPOS ICONOGRAFICOS AMERICANOS EN ITALIA ENTRE MANIERISMO Y BARROCO

12

13

14

15

16

17

[1583]; Ecclesiae anglicanae trophaea sive martyrum qui pro Cristo
catholicaq fidei veritate asserendo, antiquo recentioriq persecutionum
tempore, mortem in Anglia subierunt passiones Romae, in Collegio Angelico
per Nicolaum Circinianum depictae, per lo Bap de Cavaleriis Aeneis typis
representatae, Roma, Ex Officina Bartholomaei Grassi, 1584. Estos
ltimos grabados fueron también insertados en el texto de la obra
anonima Theatre de cruautez des Hereticques/ de nostre temps. Traduit
du latin en frangois, en Anvers, chez Adrien Hubert, 1588. Cfr.
también Giovanni Battista Cavalieri: un incisore trentino nella Roma
dei Papi del Cinquecento, a cura di P. Pizzamano-R. Adami, Rovereto,
Nicolodi, 2001, passim.

Pomarancio muestra aqui de conocer también un personaje se-
cundario pintado en la Batalla de Ostia, en una de las salas del
Vaticano, por Rafael y sus colaboradores,.

Directamente referida a Giorgio Vasari puede ser, por ejemplo, la
cita que Caravaggio hace de la actitud de un Apolo que Vasari habia
pintado en el artesonado del dormitorio de su casa aretina. Carav-
aggio repropone la misma figura adaptandola a un personaje ubicado
en el centro de la Llamada de Levi de Alfeo. De esta enorme y
famosisima tela, el Rottgen reconocia un antecedente en un fresco
atribuido por el historiador a Giuseppe Agellio, alumno de Cristoforo
Roncalli, pintor también éste originario del pueblo de Pomarance.
Justamente el Roncalli pudo entonces transmitir disefios de la figura
pintada por Vasari, obtenidos gracias a la familiaridad de sus
parientes aretinos con Pietro Vasari, hermano de Giorgio. Cfr.
Lepri, Vasari. Luci e ombre, cit., p. 20; Palesati-Lepri, Matteo da Leccia,
cit., p. 203. En més de una ocasion Matteo debi6 utilizar los disefios
de Vasari para sus obras; por e]. para los frescos de S. Caterina della
Rota, en Roma.

17 Cfr. A. Scaino, Trattato del gioco della palla, por G. Nonni, Urbino,
Quiattro venti, 2000 [1566], p. X: "Muy antiguo y no debidamente
documentado es el origen, en sus varias e innumerables formas,
del juego de la pelota, tanto que se agranda entre los estudiosos la
hipétesis de un nacimento poligenético [...]. Entre la actividad
ludica mayormente practicada [por los Mayas] debe mencionarse
el juego de la pelota, que revestia las valencias rituales. Mediante
este juego el hombre recreaba la lucha entre entidades contrapuestas
(el sol y la luna, el dia y la noche) y auguraba su continuidad".

Cfr. La Bibbia Maya, il Popol Vuh: historia cultural de un pueblo, por
R. Girard, Milano, Jaca Book, 1976, pp. 242-243; cfr. tambien S.
Jacomuzzi, Gli sport, Torino, U.T.E.T., 3 voll., Il, p. 189. ‘Los antiguos
soberanos mexicanos debian observar en el cielo a media noche las
constelaciones de la Orsa Mayor, que era llamada con el nombre
de 'Hemisferio de las estrellas’; tal vez justamente en aquel hemisferio
celeste se desarrollaba el juego de la pelota entre los dioses de la luz
y los dioses de la oscuridad, segun lo testimonia un antiguo cddigo
del zodiaco’.

Se confronta mas facilmente la reproduccion grafica: Codex Magli-
abechianus, de F. Anders, Graz, Akademische Druck, 1970, h. 80.
Véase también el disefio en la h. 7 del cddigo Vindobonense.

“Digo que este juego expresa el movimiento de nuestra alma que
va desde su reino de la vida en la cual es la calma y la felicidad
eterna. En el centro de este reino se encuentra, como monarca,
Jesus Cristo, nuestro rey, que nos ha dado la vida. Siendo igual a
nosotros, mueve la esfera de la persona en modo de posarla en el
centro de la vida. Como él nos ha dejado su ejemplo, hacemos lo
que él hizo”: Nicola Cusano, Il gioco della palla, introduccién,
traduccion y notas a cargo de G. Federici Vescovini, Roma, Citta
Nuova, 2001, p. 83.

Eran temas de tormento interior para los artistas ya un siglo antes.
Véase por lo menos, sobre este eterno contraste, el estudio de
Miguel Angel Buonarroti en un manuscrito que se encuentra en
el British Museum de Londres.

53






MODO PENDULAR'Y MODO CIRCULAR
EN LA CODIFICACION DEL TIEMPO EN EL ARTE

Nicoletta Lepri [ Italia

n el libro editado hace un afio en Italia

y titulado Maniera moderna e Manierismo?,

Renato Barilli, profesor de la Universidad

de Bolonia, vuelve a defender las

definiciones que del fendmeno artistico
dieron los criticos de la escuela austro-alemana, como Max
Dvorak, Walter Friedlander, Arnold Hauser, y sus discipulos
italianos como Giuliano Briganti y Giulio Carlo Argan,
contrariamente a las teorias difundidas por el historiador
del arte John Shearman, del manierismo como movimiento
anti-renacentista y anti-clasico.

Ellos subrayaban que las caracteristicas fundamentales
del manierismo fueron el anti-naturalismo, la abstraccion,
la estilizacion. Y reconocian su inicio en Toscana con Rojo
Florentino, Jacopo Pontormo y Daniele de Volterra2.

Estos artistas fueron quienes desarrollaron primero
escenas sin contentarse con una perspectiva de profundidad,
sino disponiendo figuras superpuestas, segun diferentes
planos (planos ideales y espaciales, no narrativos como en
los polipticos y en las grandes pinturas al fresco de los siglos
anteriores) y en una marcada tensién vertical. En aquella
época se pretendia componer el desgarro doloroso entre
exigencias celebrativas y fuertes tendencias misticas. El arte
nuevo expresaba efectivamente la ideologia del poder de
los Médicis en Florencia y del papa en Roma, pero se

transformaba en algo muy personal, con lo que los artistas
manifestaban el deseo de renovacién y de reforma que iba
recorriendo la Iglesia en el 1500. Entre 1503 y 1504 Miguel
Angel, en Florencia, no casualmente luego del estudio de
los nérdicos, produjo sus primeras obras visiblemente
organizadas en planos diferentes o de todas maneras mas
complejas, como la Sacra Familia dicha Tondo Doni, o los
dibujos para la Batalla de Cascina. En Roma, Rafael pinto
la Coronacion de la Virgen que hoy se encuentra en la
Pinacoteca Vaticana. Las primeras composiciones pictoricas
piramidales, que en Florencia, a fines del 1400, sustituyen
el esquema triangular de la perspectiva con una disposicion
sintactica y jerarquica de los personajes, se determinan
justamente en contraposicion con los desfiles paratacticos
de santos a los costados de la Virgen, apreciables en tantas
palas de la escuela de S. Marco, donde sobresale la
inspiracion en los preceptos de igualdad de Savonarola y
en su sentido de la historia como pasaje constante, bajo
el ojo eterno e inmutable de Dios. Asi es como se pierde
el gusto medieval y renacentista por las imagenes compuestas
en grandes pinturas murales, o por retablos hechos con
varias pinturas unidas con cornisas, molduras, u otros
elementos decorativos. Mientras que en Espafia, esta
division y superposicion permanece, en Italia el verticalismo
aparece mas bien en cada una de las figuras®. Podemos

55



apreciarlo hasta en aquellas pintadas por Sandro Botticelli,
artista sequidor de Savonarola, por encargo de notables
florentinos: aunque la composicion queda esencialmente
horizontal, cada uno de los personajes se alarga
fatigosamente, como llevado por impulsos discontinuos y
casi seguin una linea de trayectoria no recta, sino en zigzag,
como siguiendo un movimiento pendular. Aqui el artista
expresa la intuicion de una nueva maniera, dado que este
término, aln cuando sera usado por Vasari mas de medio
siglo mas tarde, sera todavia simplemente un sinénimo de
estilo.

Seguin las mismas lineas parecen haber sido construidas
también muchas pinturas del jesuita italiano Bernardo
Bitti y muchas obras figurativas flamencas de la segunda
mitad del siglo XVI. Este modo pendular, muy caracteristico
de la época, llegd a confluir en el manierismo
hispanoamericano, perdurando en grabados didascalicos
y tardios, cuales las ilustraciones geometrizantes de Alonso
Ortiz de Ovalle, a finales de la tercera década del 16004y
representando un indicio y una peculiar expresion artistica
de las dificultades existenciales, de los “draméticos choques
provocados por la unidad del mundo”, de los cuales hablo
Fernand Braudel.

El manierismo manifestd hasta consecuencias estéticas
extremas el momento de investigacion, de recoleccion, de
virajes sucesivos, que caracterizan el declinar del
Renacimiento y la época de los descubrimientos
transoceanicos. ElI manierismo de las colonias
sudamericanas, por la abundante produccion icénica que
éstas ofrecieron y requirieron debido a la evangelizacion
catdlica y a la propaganda religiosa incrementada por el
Concilio de Trento, constituye de alguna manera la madurez
de aquello nacido en Europa, filtrada por la lejania del
lugar donde se produce. Por esto nos permite tener la
certeza de las sedimentaciones estilisticas presentes en aquel
europeo, en particular en el tosco-romano. Podemos por
ejemplo verificar, a través de él, la importancia, para nada
marginal, de los aportes clasicos y renacentistas. El pasaje
al barroco vendra justamente con la elaboracidn de
elementos de crisis precedentes, abrazando una estética
condicionada por la culturay la imaginacion de los pueblos
conquistados y donde prevalecen la articulacion espacial,
la expansion radial y los modos circulares.

Santiago Sebastian escribe que la sensibilidad hacia el
elemento americano empieza a hacerse mas fuerte con el
avento del barroco®. Personalmente, pienso que el fendmeno
del barroco es un hijo de América.

Para el arte italiano es tal vez la arquitectura de
Francesco Borromini el mas extraordinario punto de

56

gt G e

{‘ R S
=

Francesco Borromini. Linterna de la iglesia de S. Ivo alla Sapienza, dibujo,
Coleccion Albertina, Viena.

11 ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



encuentro entre las lineas cortadas y el disefio circular. El
artista elabora las visiones manieristas de Philippe Galle y
de Marten van Heemskerck, el sentido de la luz de Bramante
y de sus secuaces milaneses, los estudios sobre la relacion
entre concavo y convexo ya del gético espafiol y nordeuropeo
(antecesores de la arquitectura de tantas portadas andinas
y punto de partida por las experiencias rococos del
Aleijadinho y de Francisco Araujo), con aquellos conducidos
un siglo antes en Roma por Pirro Ligorio y Baldassarre
Peruzzi. Ejemplo fundamental son lo disefios que Borromini
traza para la linterna de S. lvo alla Sapienza, en Roma
(1643-1648), donde se encuentran lineas quebradas y lineas
circularest. Hacia 1645, el artista propuso al cardenal
Pamphili, la construccion de una mansion en Roma que
se distinguiera por sus cualidades “politicas, cientificas,
humanisticas y religiosas”, respetando la direccion de los
vientos, la posicion del sol y de los astros. El imaginaba un
jardin con canales navegables y recintos de animales exéticos
de toda clase. Borromini no sabia nada de navegacion ni
de viajes mas alla del océano, pero como Col6n debid haber
pensado en el Nuevo Mundo como en una tierra prometida,
0 un Edén: y por lo tanto en una nueva fuente de inspiracion
perenal y absoluta, como hasta aguel momento solo las
iméagenes biblicas habian sido.

Es como si el camino del hombre y su misma evolucion
personal se complicasen, en el imaginario europeo, luego
de los viajes de Colon; y la historia se moviera por
desviaciones sucesivas, disefiando al final un recorrido mas
amplio y pidiendo un tiempo de viaje més largo. La via se
vuelve tan hancha como el océano mismo, asi que las formas
zigzagantes, el movimiento pendular que muchas veces
parece guiar los pinceles de los artifices manieristas, son
paragonables a la obsesion de idas y vueltas de los barcos
intercontinentales.

El problema del tiempo se hace entonces fundamental.
Diego de Astudillo y Domingo de Soto estudian los
movimientos uniformiter difformes, Galileo Galilei el
movimiento pendular: la familiaridad de Galileo con el
pintor Ludovico Cigoli determina la particular atencion
de éste hacia los temas astron6micos y sus construcciones
de figuras segun las constelaciones. América proporciona
su propio caso, ofrece su sello. La tilma de la Virgen de
Guadalupe ensefia las constelaciones visibles en el cielo, la
noche milagrosa de la aparicién a Juan Diego8.

También la media luna sobre la cual se muestra, en
las pinturas, la Mujer del Apocalipsis, imagen de la Purisima
Concepcion, parece la trayectoria de un péndulo, cuyo eje
es justamente Maria, instrumento divino del tiempo. Esta
interpretacion explica porqué la representacion es mucho

MODO PENDULAR Y MODO CIRCULAR EN LA CODIFICACION DEL TIEMPO EN EL ARTE

Federico Barocci. Perdén de Asis, 6leo sobre lienzo, Iglesia de S. Francisco,
Urbino.

mas frecuente en los paises catélicos del imperio aushdrgico®
y en las colonias americanas, que en Italia, donde la
produccion de obras de este tema fue definidamente conexa
a la predicacion de los Franciscanos. Ellos sostuvieron este
dogma (reconocido por la Iglesia solamente en 1854) en
contraposicion con los Dominicos, que, por el contrario,
concentraron su obra en la devocion por el rosario, sobre
todo a partir de 1571, luego de la victoria de Lepanto,
dedicada por el Papa dominico Pio V a la Virgen del Rosario?.

En 1569 Federico Barocci, que se habia criado en el
taller de relojeria de su familia, obsesionado por el paso

S7



Matteo da Leccia (Mateo Pérez de Alesio) y colaboradores, Angel, pintura al
fresco, Convento de la Merced, Lima.

del tiempo y acondicionado por ello aiin en sus experiencias
artisticas, pinta una Deposicion de la cruz, donde el cuerpo
del Salvador, alargado a través del dibujo como agujas de
un reloj, parece marcar las cinco menos cinco, hora de las
visperas. En el Perddn de Asis (1576), Cristo levanta el pie
derecho como si estuviera dando un paso.

Este paso, asi suspendido en el aire, no es mas que
otro ejemplo del movimiento pendular que cruza en tantas
ocasiones las obras del pintor de la marca de Ancona. Es
como si el Salvador indicase aqui un camino nuevo,
acercandose al espectador pisando el aire y ya no mas
andando sobre el agua, seguin el cuento del Evangeliol': tal
vez porgue los hombres, cuando Barocci pinta su retablo,
ya parecian normalmente andar y hasta correr sobre los
océanos.

58

Ahora bien: en Lima, hacia 1599, Mateo de Alesio
recoge el dibujo trazado por Barocci y lo atribuye a la forma
de uno de los ocho angeles con los signos de la Sacra Pasién,
en los frescos de la cpula de la Capilla Villegas, en la
iglesia de la Merced. Cada uno de los angeles es rodeado
también por los simbolos de diferentes meses del afio
europeo, los productos de la tierra que caracterizan los
ciclos de cultivacion y el zodiaco europeo, asi como por
grutescos, elementos decorativos clasicos, simbolos religiosos
y erméticos propios de la estética de aquel tiempo y en
manifiesta relacién con la Iconologia de Cesare Ripa'2. Es
muy interesante verificar que Mateo dispone los angeles
segun un movimiento alterno, o sea pendular, que recuerda
la sucesion de las pequefias escenas de historia sacra
rodeantes tal vez los iconos orientales, y que lleva nuestras
miradas en una oscilante Via Crucis desde el primer angel,
que lleva las monedas de Judas, hasta el Gltimo, que sostiene
la cruz.

En esta obra, el movimiento pendular se inscribe
dentro de un circulo. Lo mismo pasaba en la iglesia de S.
Domingo en Lima: las dos filas de Sibilas, Profetas y Virtudes
que el artista italiano habia pintado al fresco en las paredes
de la nave central se reunian idealmente en tiosvivos de

Matteo da Leccia (Mateo Pérez de Alesio) y colaboradores, Clpula de la
capilla Villegas, pintura al fresco, Convento de la Merced, Lima.

11 ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



Theodor de Bry. Col6n en la S. Maria, grabado al buril, de Americae Retectio.

“celestes paraninfos”13, hoy lamentablemente perdidos,
pintados en la cUpulas sobre el presbiterio, el crucero y las
capillas laterales.

En estos afios en los espectaculos publicos a lo largo
de las calles, en Europa como en Ameérica, aparecen cada
vez mas y adquieren importancia, junto a procesiones y
cortejos, las representaciones sobre carros y tablados mobiles,
donde se determinan nudos representativos cada vez mas
complejos, mientras que las andas disefian caminos sinuosos
y circulares en las plazas, dejando testimonios en numerosas
obras de arte.

Luego del evento traumaético de la batalla de Lepanto,
en Europa se aprende también que el mar puede ser algo
muy distinto de un espacio al otro lado, del cual se puede
ir a buscar suerte. Las escenas marinas pintadas o grabadas
en estos afios, asi, se inflan de ansia y animacion nuevas.
Esto ya puede apreciarse en una de las primeras

MODO PENDULAR Y MODO CIRCULAR EN LA CODIFICACION DEL TIEMPO EN EL ARTE

representaciones de Lepanto: una xilografia de 1572 por
Cesare Vecellio, primo de Tiziano. Muy significativa es
también la imagen de Coldn en la S. Maria de Theodor De
Bry, que por los afios 90 del siglo XVI, nos brinda una
representacion absolutamente inusual por ambientacion,
sentido del espacio y redondez de la perspectiva.

En total, viene a extinguirse el gusto de la vision de
puertos y buques disefiados ordenadamente, segln las
convenciones de los portulanos, y prevalecen los cuadros
de batallas o fiestas navales, muchas veces productos de
talleres especializados, como aquello de Cornelisz De Wael
en Génoa, activo entre 1613 y 16564, Pero este género no
tendrd mucha suerte en Iberoamérica, donde la historia
propia es toda historia de la tierra y aquella de Europa se
esfuma en nostalgia y se aleja en el olvido. Los pocos cuadros
de batallas, producidos o importados, representaran los
estragos misticos de la conquista y del Antiguo Testamento.

59



Antonio de Correggio. Clpula de la Estancia de S. Pablo, pintura al fresco,
Monasterio de S. Pablo, Parma.

Turcos y naves de contemplacion apareceran esporadica y
tardiamente en obras alegoricas y atemporales, como puede
ser La nave mistica, pintada por un autor andnimo del siglo
XVIII, visible en el museo de Tepotzotlan.

La ronda de angeles en la Capilla Villegas amplifica
el efecto de los medallones en los que estan enmarcadas
las figuras (su antecedente es la clpula de la Estancia de
S. Pablo, en Parma, pintada al fresco por Antonio de
Correggio hacia 1520), evocando la sugestion antigua del
eterno movimiento de las esferas del cielo, o aquella de las
visiones imaginarias de angeles de nombres y atributos
exoticos que se detectan en los escritos de muchas religiosas
del Siglo de Oros. Se nota que es justamente la redondez
ingenua de estas caras —por cierto realizadas en maxima
parte por colaboradores del “Magnifico Maestro” Mateo?”
sobre sus dibujos—y aquella mirada at6nita, pasada a tantos
angeles del arte andino, que llegan a ejercitar su influencia,

60

desde Ameérica, sobre los bordados portugueses y sicilianos
desde 1600 hasta todo el siglo XVI112,

Por otro lado es muy probable que ya Guaman Poma,
0 para él Gonzalo Ruiz, ayudante del Padre Blas Valera, se
acordara de uno de los angeles de la guarda pintados por
Mateo y sus ayudantes en las paredes de la misma capilla,
cuando dibuja el retrato del sexto Inca junto a su hijo?°.

Las ochos secciones en las que esta repartida la clpula
de Lima (habra también otras revestidas de bajorrelieves
tallados en madera: muy conocida es la ctpula de la capilla
del Rosario, en S. Domingo de Puebla)?, pronto pasaran
a ser doce, como en la iglesia de la Compariia en Quito,
o dieciséis, conforme a los ahora citados frescos de Correggio
en Parma; o hasta venticuatro. Y habran también clpulas
fingidas, rebajadas, compartidas en circulos concéntricos
donde desaparecen los angeles y quedan solamente

Guaméan Poma de Ayala. El sexto Inca Roca con su hijo, dibujo, de Nueva
corénica y buen gobierno.

11 ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



decorados policromos en relieve, como en la iglesia de S.
Clara de Cuzco?, o de Tonantzintla, en México: aqui a la
vision de santos y querubines se sustituye la redundancia
de formas vegetales de un paraiso casi perfectamente terrenal,
préximo y averiguable?2. Cabe recordar que la ilusionistica
profundidad de las nubes, propiamente usadas por primera
vez por Correggio, entre 1520 y 1530, en sus cUpulas de
Parma como “Unico principio espacial” del todo libre de
arquitecturas y de paisajes terrestres?3, no gusté tanto a los
contemporaneos, para los cuales resultd6 demasiado
innovadora. Probablemente porque las iméagenes pintadas
eran tomadas del Apocalipsis, libro de profecia, de amenazas
divinas para los idolatras, mas también de promesas de
hacer “nuevas todas las cosas?4”. Creo que los
descubrimientos americanos contribuyeron para que el
pintor de Parma imaginara el paraiso como algo separado
de cualquier casualidad y circunstancia cultural y temporal
humana. Mas hubo que esperar afios, antes que el barroco
hiciera suyo este vahido sobrenatural y, por un lado, llegara
a admitir como natural y no cultural el enlace entre
inmanencia y transcendencia?®; y, por el otro lado,
transformara en contemplacion estatica el sentimiento de
un tiempo ciclico, redondo, que ya sabemos que los indigenas
americanos de alguna manera poseian.

Alimentado por las consideraciones de S. Agustin y
citando el Elucidarium astronomicae concordiae con thelogica
et historica veritate, por Pierre d’Ailly, Coldn nota que “las
profecias escritas hablaban de diversas maneras del por
venir por pasado y el pasado por venir, y asi mismo del
presente”26. Los apuntes minuciosos del almirante sobre
la duracién del mundo se parecen a las teorias del autor
de la Nueva corénica, el tiempo parece encorvarse sobre si
mismao, el cronos volverse en corona?’. Los habitantes de la
utépica Ciudad del Sol —perfectamente redonda e
idealmente inspirada en el Cuzco— descrita en Roma, en
1602, por Tommaso Campanella, sostienen que las edades
se subsiguen segun el orden y la “mudanza” de los astros,
cada mil o milseiscientos afios28”. Campanella, dominico
rebelde, anti-clerical y anti-espafiol, en su obra defendia
una religiosidad y un modo de ser naturales. Al amanecer
del siglo XVII, lo natural dejaba de confundirse con sus
estilizaciones medievales y renacentistas y podia conseguir
las formas miméticas y claroscuras del barroco.

Hay innumerables ejemplos Utiles para considerar el
circularismo que impronta la intuicion estética de los nativos
americanos. Pensemos tan sélo en la representacion ejemplar
del organismo urbano circular y centralizado de Temixtitan
y en su alto valor simbdlico. Antes que los conquistadores
lo hicieran destruir, un compariero de Cortés hizo dibujos
y deline6 un mapa de la ciudad, sirviéndose quizas de una
anterior representacion azteca. De este, se realizd un grabado,

MODO PENDULAR Y MODO CIRCULAR EN LA CODIFICACION DEL TIEMPO EN EL ARTE

Matteo da Leccia (Mateo Pérez de Alesio) y colaboradores, Angel de la guarda,
pintura mural, Capilla Villegas, Convento de la Merced, Lima.

ya atribuido a Albrecht Diirer??, que encontramos coloreado
en acuarela, encuadernado como ilustracion de la edicion
alemana de 1524 de las Cartas de Cortés. Es casi el circulo
perfecto de los soles prehispanicos de metal precioso, cuyo
recuerdo el artista aleman deja escribiendo, en 1520, que
eran més bellos “que los milagros3”.

Asi mismo, muchos de los informes acerca de las Indias
occidentales revelan insistencia en notar la redondez de
espacios y objetos. El flamenco Johann Boehm (1485 1535),
en su Libro de las costumbres de todas las gentes del Mundo, y
de las Indias2, en el proemio de su obra se propone describir
“todo lo que se sabe y esta descubierto por toda la redondez
de la tierra”. En su relacion, él no deja de echar miradas
sobre cualquier cosa que tenga forma redonda, sea esta una
cabafia, un palo, una plaza o un fruto (“son redondos y
algunos prolongados”, refiere él). Es curiosa la comparacion
entre la técnica de los indigenas para moler los granos del
maiz, “en una piedra concava con otra redonda y rolliza”,
y el modo en que “los pintores suelen moler sus colores”.

61



\;"111'
gy M

if;
Y
;

Leonardo da Vinci. El hombre de Vitruvio, dibujo, Accademia, Venecia.

O sea exactamente como los angeles, en las creencias
medievales, movian las esferas celestes una dentro del cavo
de la otra.

Si el hombre del Renacimiento, el hombre de Leonardo,
como su precedente vitruviano, aparecia inscrito en su
esfera ideal, ninguna referencia abstracta es representada
alrededor del hombre en el dibujo de un indigena mexicano
que, hacia la mitad del siglo XVI, un viajador italiano
reprodujo, en el Cddigo Vaticano Rios como rueda de los
medicamentos naturales del cuerpo humano. Y cuando las
lineas que delimitaban el microcosmo individual
renacentista, se dilataron para obtener confirmacion y
asegurarse a aquellas del macrocosmo planetario, parece
gue los cartografos no supieron cdmo dibujar sus mapas
para que las Indias occidentales fueran admitidas al honor
de la representacién. América demor6 en encontrar su
espacio en los mapamundos: para que las nuevas tierras
pudieran caber en ellos, hubo que alargarlos e hincharlos
en forma de extrafas calabazas o corazones deformados,
suspendidos bajo el soplar de los vientos. La redondez o

62

) caled o

éﬁ/ \;\ \3?\

v
{4 \

4: Somo N ’(x me’o ey “es ehlihe s L por shor nacmys u’m ﬂvuu ek ivnre domnic
14,4 Sausme Juser l
) ﬂ/

o, mzjm ST et of, quecls modo )

seura lj’ egidy Ko nelle manily “2 1:]2’ e .7” aduns ¢ ’””"J“‘“ 2 demBce L doles ’“"‘—‘ jarte
3 Vi " “eomblyy | gy i, }1 ila el brecas oy , Ayra wlth dp decbo, ioneis] n’f s S
dne dont ayre' dol ian , Mans nef yy o e nefword, Stalalle’ noééa.{n'au bywha. rella madrict dells dyrn
it ra/th; st menbs winily dedl fmm ome wia. £/l.jm[e o uenub /m,my,/y“m,, enjw/« ,,A engore
thra c{uu' siwoada st f'efla oo el e il AN 3 I e

Andénimo. Los medicamentos del hombre, dibujo del Cédigo Rios, Biblioteca
Vaticana, Roma.

la forma eliptica de los mapas son lejanos todavia. Por el
contrario, los perfiles de las Américas se esconden en las
vestes de Abramo, en un dibujo de Martin de Vos, La
resurreccion de la carne, perteneciente a la serie del Credo y
grabado por Johan Sadeler a fines del siglo XVI33. Mientras
que los muertos se levantan a los lados del patriarca,
conforme a una tradiccion segun la cual Isaac, sacrificado
por amor de Dios, fue pronto resucitado, los vientos soplan
al igual que en las cartas de mar. Esta sugestion nos aconseja
considerar el trabajo como prueba de una nueva lectura
de los textos sacros por parte de los artistas europeos, de
una nueva consideracion hacia los navegantes, como
también, por supuesto, de un muy probable y sencillo
proposito de difundir los grabados en un mercado entonces
muy bueno (lo testimonia Lope de Vega en una escena de
su comedia La viuda valenciana3?), y de exportarlos a aquello
americano, segun pasaba con la mayoria de las estampas
salidas de los vivos talleres flamencos.

En resumen, el continente americano viene a encarnar
una esperanza clara de resurreccion, la llamada a una

11 ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



Johan Sadeler. La resurreccion de la
carne, grabado al buril.

humanidad nueva que puede recobrar vida y levantarse,
como el ave fénix, de sus mismas cenizas. Es un mensaje
que tiene evidente relacién con las ideas filosoficas de
Cristobal de Villalon3® y con las mismas profecias de Colon,
haciendo propias algunas supervivencias judias que luego
de pocos afios hubieran sido inaceptables, puesto que, en
las décadas segunda y tercera del siglo XVII, algunos
episodios de profanacién de crucifijos por judios espafioles
dieron motivo no s6lo al Sacro Oficio de pronunciar
sentencias capitales contra los culpables, sino también a
los artistas del imperio ausburgico de dejar de lado obras
concentradas en los temas de la historia hebréica,
favoreciendo por el contrario la iconografia del Nuevo
Testamento y la produccidn pictérica y escultorica de
Crucifijos36. Mas la idea de la vuelta a la vida que la esperanza
americana suscitd en el imaginario popular europeo, una
esperanza sostenida por las positivas consecuencias
econ6micas en el primer siglo de la conquista, habia
condicionado muy pronto las teorias religiosas y artisticas.
Pocos afios antes, entre 1556 y 1567, el artista y primer
historiador del arte Giorgio Vasari habia expresado el
concepto de un artista que, asimilandose con el poder,
llega a su vez a una forma muy especial de dignidad real,
pues su creatividad es comparada con la divina, y su poder
de intervencion dentro de la ciudad, obviamente en su
caso sobre todo a nivel arquitecténico, con el poder
taumaturgico de los santos®. Son conceptos que dejaron

MODO PENDULAR Y MODO CIRCULAR EN LA CODIFICACION DEL TIEMPO EN EL ARTE

M. deyos snuents
e

fer 1

Taarr - fa.

una influencia profunda e inmediata en los manieristas
(Las vidas de los més ilustres artifices de Vasari, en sus dos
ediciones, fueron muy pronto traidas a Espafia y traducidas
en el norte de Europa). La imagen de la recomposicién
corporal habria encontrado su prosecucién y su contrario
en aquella, ya idealmente delineada por Fray Luis de
Granada en su afamada Guia de pecadores (1556), de los
Novisimos y del Juicio Final, donde venian extenuadndose
la espiritualidad y el gusto bajo-medievales y se iba abriendo
al capricho barroco3e.

Sabemaos, por ejemplo, que en 1599 los frailes de la
Companiia de JesUs representaron en Lima, para complacer
al austero Virrey Velasco, una Historia alegérica del Anticristo
y el Juicio Final, amedrentando a la asistencia con una danza
macabra de huesos humanos y momias desenterrados desde
las necrépolis precolombinas para dar mayor realismo a la
“composicion de lugar” sugerida en sus Ejercicios por S.
Ignacio.

Ya entrado el siglo XVII, enfrentandose Europa con
nuevas situaciones de crisis, el milagro de esta resurreccion
deja su lugar a un vértigo de puro estupor. Antonio
Palomino, critico sensible, describid con estas palabras la
Vision de Ezequiel o Resurreccion de la carne, pintada por el
artista madrilefio Francisco Collantes en 1630, el afio de
la peor pestilencia de la historia de Europa: “Se ven muchos
cadaveres salir de los sepulcros; otros a medio vestir los
huesos de carne; otros ya enteramente resucitados, que es

63



por cierto un cuadro de extremado capricho y habilidad3®”,
En la obra espafiola aparece un fondo de ruinas romanas:
la admonicion por la historia pasada debi6 ser mucho mas
opresiva y siniestra, para los espectadores de Lima, porque

los miserables escombros y despojos de la gloria incaica

constituian, de alguna manera, el fondo real de la escena.

NOTAS

1
2

64

Cfr. ed. Milano, Feltrinelli, 2004.

De los artistas italianos Ilegados al Nuevo Mundo y que aqui
introducen el manierismo en las Gltimas décadas del siglo X V1, Bitti
era originario de Camerino, en la regién de Ancona, y su formacion
parece muy proxima a aquella de los pintores toscanos que viajaron
entre Umbria, Toscana y Roma. Como los Circignani de Pomarance,
un pequefio pueblo entre Pisa y Volterra. Ellos traen de las an-
tiguedades romanas y hasta bizantinas el punto de partida para el
estudio de lo nuevo y se asocian a veces con maestranzas flamencas
para la realizacion de grandes empresas decorativas.

Matteo Godi, 0 Mateo Pérez de Alesio pues asi se hizo llamar al
llegar a Espafia y a América, naci6 en aquella misma tierra, en el
castillo de Leccia, y desde muy joven trabajo junto a Nicolo Circignani.

En cuanto al pintor Medoro, €l viajé al Perd mucho después de los
artistas anteriores y luego de una estancia en Sevilla seguramente
condicionadora respecto a su formacion juvenil en Italia. Asi que
ya casi no podemos propiamente definirle un manierista, porque
en aquellos afios el manierismo tardio iba adquiriendo caracteristicas
pre-barrocas. Previamente hice la hipotesis que el suyo fuera solamente
un sobrenombre erdico tomado de un personaje del poema de
Ludovico Ariosto Orlando Furioso y que el artista perteneciera en
realidad a la familia de los Angelini, originarios de Sutri, en la
provincia de Viterbo, cerca de Roma. En la iglesia principal de Nepi,
un pueblo no lejos de Viterbo, existe un cuadro del siglo XV1I de
una Purisima Concepcién muy afin a la representacién americana
difundida por el taller de Medoro a través de la imagen pintada en
Lima por él en el convento de S. Agustin. Cfr. A. Palesati, N. Lepri,
Matteo da Leccia, un manierista italiano dall’Europa al Perd, Pomarance,
Edizioni della Comunita, 1999, pp. 19 sgg., 165 sgg.

El Unico y Gltimo importante episodio toscano puede ser aquello
de un retablo compuesto de ocho representaciones distintas de
santos y angeles, comisionadas al pintor Andrea del Sarto en 1528
para que fueran puestas alrededor de un icono mariano del siglo
Xlll en la Ermita de las Celdas, cerca de la ciudad de Arezzo. Cfr.
A. Natali, A. Cecchi, Andrea del Sarto, Firenze, Cantini, 1989;
Iconografia di San Giovanni Gualberto. La pittura in Toscana, a cura di
A. Padoa Rizzo, Ospedaletto, Pacini, 2002, pp. 96-98.

Cfr. A. Ortiz de Ovalle (Santiago de Chile, 1601-Lima, 1651), Historica
relatione del Reyno de Chile, Roma, Francesco Cavallo, 1646.
Cfr. S. Sebastian, L'arte barocca in America Latina, Milano, Motta,
1990, p. 53.

Cfr. Graphische Sammlung Albertina, Az. Rom 512.

C.L. Frommel, Borromini e la tradizione, en Borromini e I'universo

barocco, catalogo de la exposicion (Roma-Vienna, 1999-2000), Milano,
Electa, 1999, p. 51.

Véase M. Rojas Sanchez, citado en C. Perfetti, La tilma della morenita,
Messico 1531, Cinisello Balsamo, Ed. Paoline, 1991.

Aqui podemos verificar un episodio temprano de

progresiva restriccion y oclusion del circulo representativo
del barroco europeo, que mas tarde va a encontrar su Unico
punto de fuga en el decorativismo extremo, donde cualquier
mensaje ideoldgico puede quedar tan sélo pretextuoso y
formal.

10

11
12

13

14

15
16

17

18

Sobre esta tipologia mariana, cfr. S. Sebastian, L'arte barocca, cit.,
pp.19-120. Respecto a la tradicion iconografica tanto occidental
como oriental, documentada en obras bizantinas del siglo X, en
italianas y francesas de los siglos XI1I-XIV, véase por ejemplo A.
Velasco-Gonzalez, El retablo gotico de Santa Ana de Fonz (Huesca): un
ejemplo de promocion episcopal en relacion al inmaculismo, en “Boletin
Museo e Instituto ‘Aznar’ de Ibercaja”, XC, 2003, pp. 275-302.

En realidad el almirante genovés Juan Andrea Doria tomé parte en
el combate pegando, en la puerta de su camarote, una reproduccion
de la Virgen de Guadalupe, que seguin la tradicion es aquella conservada
hoy en la iglesia de S. Stefano d’Aveto, cerca de Génoa. El éxito de
la batalla fue atribuido inicialmente a la imagen de la Virgen morena
que llevaba juntos simbolos aztecas y cristianos. Con la Europa
cristiana, iba a triunfar también América. Mas Pio V, habiendo
tenido en Roma una vision de la victoria, quiso en cambio dedicar
el desbaratamiento de los Turcos a la Virgen del rosario. Cfr. N.
Lepri-A. Palesati, La Madonna di Guadalupe di Juan Rodriguez Juarez,
en Montecatini Val di Cecina, Arte e Storia, Pomarance, Edizioni de
“La Comunita”, 2003, p. 120-127.

Mt. 14, 25; Mc. 6, 48; In. 6,19.

Cfr. C. Ripa, Iconologia, Milano, Editori associati, 1992 [1593].
Para la interpretacion puntual de los frescos, véase Palesati-Lepri,
Matteo da Leccia, cit., pp. 186 sgg. Particulares decorativos analogos
aparecen mas tarde en la obra del artista mexicano Luis Lagarto.

La expresion, de Juan Meléndez, ha sido muy usada por los histori-
adores. Cfr. Tesoros verdaderos de las Yndias, Roma, Tinassio, 1681-
1682, 2 voll., 1, p. 55.

Cfr. Iconografia colombiana, catalogo delle mostre Lo specchio del
mare. Ritratto della comunita dei Genovesi dopo Cristoforo Colombo e
Itinerari occidentali. Testimonianze sulla conoscenza dell’America tra
Cingue e Seicento (Roma, 1992), a cura di G.E. Viola-F. Rovigatti-P.
Campodonico-C. Cerreti, Roma, Treccani, 1992, pp. 81-82.

Reproducido en S. Sebastian, cit., tav. 209.

Cfr. R. Cueto, Quimeras y suefios. Los profetas y la monarquia catélica
de Felipe 1V, Valladolid, Universidad, 1994, passim.

Con este titulo él se habia definido en el frontespicio de la coleccion
de grabados impresos antes de salir de Italia: | veri ritratti della guerra,
e dell’assedio, e assalti dati alla isola di Malta dall’armata turchesca I'anno
1565 [...], Roma, Appresso Matteo Perez d’Allecio, 1582. Cfr.
Respecto a estos grabados, cfr. Palesati-Lepri, Matteo da Leccia, cit.,
pp. 115-128; N. Lepri, Le stampe dell’assedio di Malta di Matteo da
Leccia e i loro acendenti vasariani, en “Bollettino d’informazione della
Brigata Aretina Amici dei monumenti [BBAAM]”, 2004, n. 78, pp.
45-58.

J.L. Santoro, Art i comerg dels teixits entre la peninsula ibérica i las seves
colonies, en Magnificéncia i extravagancia europea en I'art téxtil a Sicilia,
a carrec d’en G. Cantelli-S. Rizzo, Palermo, Flaccovio, 2003, pp.
169-194 y 461-472, p. 177.

11 ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



19

20

21

Cfr. F. Guaman Poma de Ayala, Nueva corénica y buen govierno, ed.
de J.V. Murra-R. Adorno-J.L. Urioste, México, Siglo Ventiuno, 1987,
h. 102; N. Lepri-A. Palesati, Prolegomeni allo studio delle xilografie negli
incunaboli savonaroliani, en “Memorie domenicane”, 2000, n. 31,
pp. 116-117.

Estos ejemplos arquitectonicos tienen por cierto en consideracion
la estructura formal octogonal, inspirada en la estrella de ocho
puntas, simbolo de Cristo, de los antiguos tambores bizantinos,
como el del baptisterio de Florencia, en cuya forma se inspird a su
vez Brunelleschi para la gran ctpula de la catedral cercana. En
Espafia los edificios de planta octogonal se habian asimilado a las
estructuras afines de los arabes. En la provincia de Le6n estan
ubicados algunos muy interesantes ejemplos renacentistas de cubiertas
de estancias y soportes de pisos superiores hechos de madera en
lazo reticular octagonal. Aunque pudieran ser con razén inscritas
en la tradicion de arquitectura y carpinteria mozarabe, ellas son
obras realizadas en torno a la tercera y cuarta décadas del 1500. Lo
raro es que la mayoria de los arquitectos, escultores y entalladores
que desemperiaron estos trabajos (estamos hablando de la fabrica
de la iglesia de S. Miguel y de la sala capitular del convento de S.
Marcos en la capital leonesa, o de las iglesias de S. Maria de Villamufio
y de Mansilla Mayor) eran franco-borgofiones, como Guillen Doncel,
y se valian en su trabajo tanto de elementos tradicionales mudéjares,
como de particulares decorativos clasicos e italianizantes: florones,
botones, serafines, etc. (sobre estos trabajos ligneos, cfr. J. Garcia
Nistal, El lazo reticular: una solucion constructivo-decorativa en la carpinteria
de lo blanco de la provincia de Ledn, en “Boletin Museo e Instituto
‘Aznar’ de Ibercaja”, XC, 2003, pp. 55-75). Una especie de profe-
sionales de lo importado y lo exportado artistico, cuya actividad,
cuyas idas y vueltas entre Italia, Francia, Espafa e, idealmente, entre
las dos primeras y las colonias americanas, sin duda fueron mas
faciles debido al origen borgofiona de Carlos 'y del primer Ministro
el Cardenal de Granvela, mecenas apasionado por el arte. De esta
manera, hacia 1529 un desconocido escultor adorna los capiteles
tardo-géticos del Palacio Arzobispal de Lieja con partes manifiesta-
mente deducidos de los cddigos mexicanos, una década mas tarde
un artifice francés de Rouen ejecuta dos altorrelieves de madera,
que se encuentran hoy en dia en el Musée Départamental des
Antiquites de la ciudad (cfr. L. Monferdini, en Iconografia colombiana,
acura di G. Ferro-L. Faldini-M. Milanesi, Roma, I.P.Z.S., 1991, pp.
414-415). Los indigenas americanos, a causa de las relaciones de
negocios entre los mercaderes de la ciudad, los florentinos y el
Brasil, no solo tienen lineamientos europeos, sino hasta reproducen
actitudes y facciones de personajes miticos pintados casi un siglo
antes por artistas florentinos como Antonio Pollaiolo. En el relieve
de Rouen, una figura lateral recuerda claramente la escultura clasica
del dicho Hércules Farnese. La arcaicidad de los salvajes, como ya la
tradicion de los Arabes en los ejemplos leoneses citados, gana aquel
decoro que propiamente el clasicismo occidental confiere. Esto
prueba la amplia circulacion de ideas en que el arte manierista puso
sus raices, y conforma el hecho que muchos aportes iconograficos
de Hispanoamérica vienen pronto a ser integrados, por su deformidad
cultural, a aquellos del mundo clasico, y como tales absorbidos y
nuevamente elaborados por los artifices sucesivos.

Cfr. Les Granvelle et I'ltalie au XVIe siécle: le mécénat d’une famille,
Besangon, Cétre, 1996, passim; N. Dacos, Présents américains a la
Renaissance. L'assimilation de I'exotisme, en “Gazette des Beaux-Arts”,
1969, p. 60.

Cfr. el comentario de E. Sarmiento en Pintura virreynal, Lima,
Banco de Crédito del Perd, 1973, pp. 110-111. Sobre la asimilacion
de los elementos naturales en el arte andino, queda fundamental
el ensayo de J. de Mesa-T. Gisbert, Historia de la pintura cuzquefia,
Buenos Aires, Instituto de arte americano e investigaciones estéticas,
1962.

MODO PENDULAR Y MODO CIRCULAR EN LA CODIFICACION DEL TIEMPO EN EL ARTE

23

24
25

26

27

28

29

31

32

33

34

35

36

37

38

39

40

En relacion a este tema en la pintura andina, cfr. T. Gisbert, El
paraiso de los pajaros parlantes, La Paz, Plural, 1999, pp. 149 sgg.

A. Buccheri, | capolavori, en M. Spagnolo-A. Buccheri-S. Zamboni,
Correggio, Firenze, Rizzoli-Skira, 2004, p. 112.

Ap. 21,5

Texto fundamental seré la obra del gedgrafo jesuita espafiol J.
Zaragoza, Esphera en comdn celeste y terraquea, Madrid, 1.M. del Barrio,

1675. Cfr. S. Sebastian, Contrarreforma y barroco, Madrid, Alianza,
1981, p. 18.

C. Colombo, Libro de las profecias, a cura di Roberto Rusconi, en
Lettere e scritti (1495-1506), I11.Roma, 1.P.Z.S., 1993, p. 28.

De aqui el titulo original de su obra: Nueva cordnica. Para la amplitud
del enfoque etnohistorico y estructural, la perspéctiva semidtica y
las generosas recomendaciones bibliogréficas, véase M. Lopez-Baralt,
Icono y conquista; Guaman Poma de Ayala, Madris, Hiperién, 1988;
cfr. también A. Melis, Guaman Poma de Ayala: ‘Nueva corénica y
buen govierno’, en PerU ieri e oggi. Testimonianze storiche e artistiche
all’epoca della conquista e oggi, Firenze, Centro Di, 1992, pp. 15-16.

Vease T. Campanella, La citta del sole, a cura di A. Seroni, Milano,
Feltrinelli, 1984, p. 74.

Cfr. Iconografia colombiana (1992), pp. 98 y 149.

30Cfr. Praeclara Ferdinandi Cortesi de Nova maris oceani Hyspania
narratio, Nurnberg, per Fridericum Peypus, 1524.

Cit. en J. de Mesa-T. Gisbert, EI pintor Mateo Pérez de Alesio, en
“Cuadernos de Arte y Arqueologia” (La Paz), 1972, n. 2, p. 106.

Estas debian parecer al escritor cosa muy distinta de las demas. El
volumen fue publicado en Amberes, por Martin Nuncio, en 1556,
“traducido y copilado por el bachiller Francisco Thamara”.

Reproducida en: 1. de Ramaix, Johan Sadeler I, Illustrated Bartsch,
70/2 (Supplement), n. 7001.296, New York, Abaris, 2001. Cfr.
también Lepri, Le stampe dell’assedio di Malta, cit., p. 55.

Citado en F. de la Maza, El pintor Martin de Vos en México, México,
Universidad Nacional Auténoma, 1971, pp. 49-50 y 69-70.

Cfr. Ingeniosa comparacién entre lo antiguo y lo presente, cit. por V.
Castellano, 11 problema del rinascimento spagnolo, La filosofia nel siglo
de oro, a cura di I. Lamacchia, Bari, Levante, 1995, pp. 227 sgg.

Entre estos también el de Velasquez al Prado. Cfr. A. Rodriguez G.
de Ceballos, El ‘Cristo crucificado’ de Velasquez: trasfondo histdrico-
religioso, en “Archivo espafiol de Arte”, 2004, n. 306, pp. 5-19. El
autor destaca que estos trabajos dependian muchas veces de obras
de artistas nérdicos, como el Calvario de Direr hoy en el British
Museum de Londres. El recuerdo de los acontecimientos del siglo
XVII nos queda en varios cuadros: se encuentran en el Prado dos
de estos, pintados respectivamente por Rizi y Camilo.

Cfr. N. Lepri, “Figure grandi e nuove invenzioni”: Giorgio Vasari, Cosimo
I de’ Medici e i lavori preparatori per la fabbrica dei tredici Magistrati, en
Percorsi vasariani tra le arti e le lettere, atti del Convegno di Studi
(Arezzo, maggio 2003), a cura di M. Spagnolo-P. Torriti, Montepul-
ciano, Le Balze, 2004, pp. 37-62. Respecto a la influencia de Vasari
en el arte de Alesio, véanse también: A. Palesati-N. Lepri, Matteo
da Leccia e Vasari, en “BBAAM”, 2000, n. 71; A. Palesati, Ancora su
Vasari e Matteo da Leccia. La retorica di Giorgio in Matteo, en “BBAAM”,
2004, n. 78, pp. 37-44.

Sobre este tema, cfr. también T. Gisbert, EI Cielo y el Infierno en el
mundo virreynal del sur andino, Unién Latina, s.a.

A. Palomino de Castro y Velasco, Museo pictdrico y escala optica,
Madrid, Aguilar, 1947 [1715-1724], p. 882.

Cfr. N. Lepri, Angeli a Lima, Spettacolo e catechesi in Pert nel primo
secolo della colonia, en “Rivista di ascetica e mistica”, 2003, n. 1, pp.
149-150.

65






APORTACION A LA OBRA DEL ESCULTOR
GASPAR DE LA CUEVA EN BOLIVIA (1629 - C. 1640)

Rafael Ramos Sosa [ Espafia

0s profesores Mesa y Gisbert dieron a conocer
la obra de este excelente escultor de origen
hispalense que trabajo en Peru y termind sus
dias en la Villa Imperial de Potosi, donde se
encuentra casi toda su produccion conocida hasta ahora.
En estas paginas trataré de ampliar el catalogo de las
esculturas realizadas por Gaspar de la Cueva en Bolivial.

NOTAS BIOGRAFICAS, PRIMERAS OBRAS Y
UNA ATRIBUCION

Probablemente nacié en Sevilla, en 1587, hijo de
Melchor Gutiérrez y Beatriz de la Cueva. Se casé en 1609
con Catalina Ruiz de Milan en la parroquia de la
Magdalena2. Alli debi¢ de formarse con alguno de los
buenos maestros de fines del siglo XVI y principios del
XVII; su estilo en las obras seguras esta impregnado del
arte montafiesino que prevaleci6 en su plastica, Ileg6 a
adquirir formas y tintes muy personales, diferentes al de
otros escultores de esta escuela de uno y otro lado del
Atlantico. Las primeras noticias de su actividad artistica
trae las diversas tendencias del ambiente escultorico
hispalense. No obstante como veremos en Sevilla son de
1612, viviendo en la collacién de San Miguel, cuando realiza
tres esculturas para el ensamblador Miguel Bovis y una

imagen de San Vicente destinada al pueblo de Tocina3.
Recientemente se ha realizado una importante atribucion,
se trata del Nazareno del Silencio, tradicionalmente asignado
a Francisco de Ocampo. Con argumentos histéricos y
estilisticos se ha propuesto a nuestro escultor como artifice
de la sefiera imagen sevillana. Habra que esperar a que en
estudios futuros se aquilate la fundamentacion4.

El 15 de febrero de 1613 declaraba tener 26 afios y
tramitaba los expedientes necesarios en la Casa de
Contratacion para emigrar al Peri con su esposa Catalina
Ruiz de Milan y un criado llamado Antonio de Burgos.
También recibi6 del pintor Juan de Uceda Castroverde
doce lienzos de pinturas al 6leo para vender en las Indias®,
como vemos otro canal del comercio artistico americano,
no solo por comerciantes sino en general por los viajeros
al Nuevo Mundo, corriente de ida que tendria su l6gica
correspondencia a la vuelta.

Puedo aportar su testimonio inédito en los tramites
matrimoniales del escultor y ensamblador Pedro de Noguera
en Lima (24-12-1621), en el que Cueva testifica la solteria
de Noguera y conocerle desde hacia once o doce afios en
“Sevilla, Cartagena, Panama y los Reyes”. Aqui aparece el
periplo americano habitual de estos artistas hasta llegar a
establecerse en la capital del virreinato del Perd, a la que
llegaron préacticamente al mismo tiempo Noguera, Ortiz

67



de Vargas, Espindola y Cueva®. De su paso por la ciudad
de los Reyes lo méas notorio y conocido fue su participacion
en las pujas para ejecutar la silleria del coro de la catedral
de Lima en 1623. De hecho él ofrecid el presupuesto mas
bajo y le hubiese correspondido realizar el proyecto si no
fuera por los enconados pleitos producidos entre los artistas
concurrentes y las autoridades de las que dependia la obra’.
Esta obra, sobre la que actualmente redacté una monografia,
supuso la llegada y arraigo definitivo del barroco en la
ciudad. Los enfrentamientos entre los artifices produjeron
a medio plazo la diaspora de los mismos por el extenso
virreinato.

Los afios limefios de Cueva no debieron ser faciles;
hay testimonios de que con frecuencia estuvo preso en la
carcel por deudas. Existen algunas informaciones
documentales directas de sus trabajos en la ciudad pero no
han subsistido, o al menos no se han identificado. Su
conocida participacion en la fase de terminacion del retablo
mayor de las Concepcionistas de Lima se ha aclarado
recientemente, concluyéndose no haber llegado a realizar
ninguna de las esculturas y relieves existentes. Hay noticia
en 1621 de un Crucificado para el hospital de San Juan de
Dios en el Callao; una Inmaculada para Pisco (que no se
llegd a ejecutar al parecer) y varias esculturas en 1627 para
el jesuita Alonso Fuertes de Herrera®.

Conocemos la presencia de Cueva en Potosi desde el
12 de febrero de 1629 seguin localizacion de Mario Chacon.

En la Villa Imperial parece que cambi6 su suerte, debid
de ser el escultor de mas prestigio pues el cronista Arzans
le recuerda muchos afios después, realizando numerosos
encargos. Junto a él aparecen otros artistas de origen andaluz:
el citado Luis de Espindola y Fabian Jerénimo, ambos
procedentes de Lima. Trabajaron unidos hasta el punto de
que una de los condicionantes en el estudio de la escultura
boliviana es deslindar el quehacer de cada uno de estos
maestros, independientemente del testimonio documental
que pueda existir. Con frecuencia el contrato era encabezado
por Cueva pero este a su vez pedia colaboracion a los otros
dos. Sobre Espindola identificamos y documentamos un
Resucitado de 1654 que a nuestro entender constituye un
firme apoyo para indagar su estilo®. Como tantas veces
ocurrid en lo hispanico y poco inteligible desde presupuestos
artisticos actuales, hubo una férrea unidad formal y estética
apoyada en la continuidad del sistema gremial y la
preponderante funcionalidad religiosa de la escultura; o
practicas laborales como las compariias entre artistas, que
dificultan enormemente la investigacion.

Hasta ahora las obras identificadas de Gaspar de la
Cueva en Potosi son: el Ecce Homo de San Francisco,

68

firmado y fechado en 1632; un santo agustino de bulto
redondo y los relieves de Santa Teresa, la Magdalena y santa
Apolonia procedentes de un retablo del Convento de San
Agustin (1632); el cuerpo de un San Francisco; y una figura
de Dios Padre. Por otra parte el Cristo atado a la columna
de la parroquia de San Lorenzo y otro de la misma
iconografia pero de menor tamafio en la catedral. También
una Santa Rita en el convento de las Monicas. Una de las
tipologias mas cultivadas e interpretadas por Cueva con
éxito fue el crucificado, de hecho se conservan algunos de
excelente calidad y variadas expresiones: el Crucificado de
San Lorenzo (1629-31), el de la catedral procedente de la
Compafiia de Jesus (1639), el de San Juan de Dios con el
pafio de pureza mutilado, y el que parece que fue su Ultima
obra, el Cristo de Burgos (hoy en el convento de San
Francisco). Ademas en el templo potosino de Copacabana
se encontraban un crucificado y un yacente de tamafio
natural que yo al menos no he podido localizarlos en mi
visita. También se le atribuyen cinco relieves del retablo
mayor de San Lorenzo, cuatro doctores y una Anunciacion.
En el templo de Sica-Sica se conserva un San Bartolomé
firmado en la peana. En Sucre el San Juan Bautista del
templo de San Miguel, el pequefio Cristo atado a la columna
del Museo de Charcas y un relieve de la Anunciacién en
coleccién particular al que también se le ha perdido el
rastro. Schenone dio a conocer un Crucificado de mediano
tamario en la catedral de Sucre que tampoco he conseguido
localizar, pero a partir de la fotografia mi opinién es que
se trata de una obra de Cuevall. Ademés hay bastantes
obras que se han adjudicado al maestro de San Rogue que
habria que estudiar detenidamente. Hasta ahora el estado
de la cuestion es la identificacion segura de algunas obras
de Cueva pero aun falta aclarar la produccion de otros
maestros coetaneos y sus seguidores.

LOS GRAFISMOS FORMALES:
UNA HERRAMIENTA AUXILIAR

El estudio formal de la obra de arte es fundamental
pero no agota el horizonte. No obstante, la Historia del
Arte como quehacer disciplinado, debe aportar una primera
fase de investigacion en la que se conozcan minimamente
los artistas y obras de un periodo, para después poder
establecer la evolucion estilistica, asi como interpretaciones
y aproximaciones en la compleja trama de la ejecucion y
recepcion de la obra de arte.

Dentro del andlisis formal existe una herramienta de
trabajo muy atil siempre que se la utilice con equilibrio y
sentido comun, no como método Unico y definitivo, en un

11 ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



contexto que permita argumentos histéricos y artisticos
razonados: son los grafismos formales de un artista que de
modo habitual —aunque no siempre— aparecen en sus obras
0 en un periodo de su produccién. EI mas conocido en
emplear esta herramienta fue Giovanni Morelli (1816-1891),
llegando a denominarse “rasgos morellianos” y aplicandolo
en principio a la pintura italiana. Este experto proponia
que en los detalles secundarios de las obras de arte (0jos,
orejas, pelo, manos, dobleces de las telas, etc.) el artista
actuaba de modo rutinario y segun el habito del trabajo
adquirido, de este modo analizando esos detalles podia
establecerse conexiones entre las obras de un maestro y
otras anonimas de su escuela, seguidores o del mismo
artistal2,

Aprovechando los sélidos estudios de Chacon y Mesa-
Gisbert sobre la personalidad y obra de Gaspar de la Cueva
en Bolivia, donde se han identificado esculturas firmadas
por nuestro artista y otras documentadas, creo que puedo
establecer fundadas atribuciones de una serie de iméagenes
inéditas de este potosino de adopcion que murié en fecha
posterior a 1640. Otro argumento de partida es que Cueva
fue el mejor escultor de su tiempo y en principio las obras
andnimas de mayor calidad y estilo montafiesino hay que
adjudicarselas, hasta conocer a sus discipulos.

NUEVAS OBRAS

Antes de emprender la presentacién y analisis de las
esculturas inéditas hay que hacer la importante observacion
del estado general de estas obras, con numerosos repintes,
mutilaciones y manipulaciones, que obstaculizan el trabajo
de estudio e identificacidn de las piezas, pero que también
muestran la vigencia y “vida” de estas imagenes hasta la
actualidad. Por otro lado aun es prematuro proponer fechas
aproximadas de cada una de las obras ya que se desconocen
las posibles etapas y evolucion de la plastica cuevina. Las
cinco esculturas que veremos se encuadran entre 1629 y
aproximadamente 1640, ademas como dato de interés la
investigacion llevada hasta ahora apunta a una posible
estancia de Cueva durante varios afios en Sucre, ya que
entre 1633 y 1638 no hay de momento constancia
documental de sus trabajos en Potosi.

SAN JUAN BAUTISTA, Iglesia de San Martin de Tours,
Potosi, madera policromada, 121x34x35 cm.
La figura descansa sobre la pierna izquierda y dobla la
rodilla derecha.

APORTACION A LA OBRA DEL ESCULTOR GASPAR DE LA CUEVA EN BOLIVIA (1629 - C. 1640)

Esta escultura de bulto redondo presenta una
composicién frontal, con un contraposto moderado y
suave. Es una version del ya conocido Bautista de la iglesia
de San Miguel de Sucre. En el caso potosino parece un
rostro mas lleno y juvenil que las facciones afiladas y
ascéticas del chuquisaquefio. Una parte del manto aparece
retallada y se ha perdido, la tlnica de piel vuelta viste los
dos hombros con mangas mientras que el ejemplar de
Sucre ensefia un hombro y parte del pecho desnudo. Los
dos muestran un acompasado movimiento de la cabeza y
del brazo derecho que sefiala al cordero, desaparecido en
ambos casos. El modo de disponer el pelo por detréas de
la cabeza, en mechones naturalistas pero simétricos y
cerrados es muy tipico de Gaspar de la Cueva asi como el
bigote y barbas. También es muy peculiar y propia de Cueva
el modelo de oreja ovalada que repite unay otra vez en las
obras que presentamos?s,

69



San Juan Bautista. 1g-
lesia de San Martin de
Tours. Potosi.
Madera policromada,
121x34x35 cm.

70 11l ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



SAN JUAN EVANGELISTA, cabeza, Iglesia de San
Francisco, Potosi, madera policromada,

La escultura del evangelista se encuentra en el altar
mayor flanqueando junto a una Dolorosa el Crucificado
de la Vera Cruz. Opino que se trata de una interpretacion
del escultor hispalense, responde a sus modelos fisicos
habituales, con el caracteristico nacimiento de la cabellera
sobre la frente formando un angulo muy profundo. Esta
vez lo recoge en actitud anhelante con la boca entreabierta,

estremecido por el dolor del sufrimiento de Cristo, donde
se aprecian detalles realistas como los dientes. En su rostro
juvenil aparecen un pulcro bigote y perilla. Una vez més
la morfologia de la oreja y disposicion del cabello acreditan
la mano de Gaspar de la Cueva como vimos en el caso
anterior. Sobre el cuerpo de la escultura no puedo
pronunciarme por el momento pues parecia muy plano o
retallado y no fue posible un examen mas tranquilo y
mINucioso.

APORTACION A LA OBRA DEL ESCULTOR GASPAR DE LA CUEVA EN BOLIVIA (1629 - C. 1640)

71



SAN PEDRO, cabeza, Iglesia de San Juan de Dios, Potosi,
madera policromada. En el momento de examinarlo se
encontraba en proceso de restauracion en la escuela taller
de San Bernardo (agosto de 2004).

Se trata de una escultura de un santo arrodillado sobre
una pierna, que pensamos puede identificarse con un San
Pedro arrepentido. Parece concebido como imagen de vestir
en la que destaca esta vigorosa cabeza en emotiva actitud

actitud de mirar hacia lo alto (tal vez a un Cristo atado a
la columna), con entrecejo fruncido y boca entreabierta.
Es bien sabido como caracteristica de la iconografia petrina
la amplia calva y la abundante y cerrada barba, tal y como
lo vemos en este caso. Una vez més las hebras de los
mechones del cabello y el modelo de oreja definen la
paternidad de Cueva en esta imagen sagrada asi como la
expresion.

72

11l ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



INMACULADA, Iglesia de San Lorenzo, Potosi, madera
policromada, altura aproximada 115-120 cm. Desgraciada-
mente esta hermosa Virgen aparece desfigurada por repintes,
aplicacion de pestafias postizas, revestimientos de telas y
pérdida de la talla en la zona delantera del manto. Ademas
la peana de tres cabezas de querubines parece que también
ha sido cortada y reducida en altura. No obstante el tipo
fisico del rostro es afin a otras esculturas femeninas de
Cueva y vuelven a aparecer esos rasgos formales en el
tratamiento del pelo, modelo de oreja y nacimiento del

cabello sobre la frente en profundo angulo. Con esta pieza
y la que veremos a continuacion se enriquece el repertorio
tipoldgico e iconogréafico de la obra de Gaspar de la Cueva.
No se conocia hasta ahora ninguna Inmaculada de nuestro
escultor y sin duda estas que presentamos aportan inter-
pretaciones sobre un tema que fue tan querido y sensible
en la época’. El rostro recuerda mucho a otra escultura
del templo de San Lorenzo que se encuentra en la calle
lateral y sequndo cuerpo del retablo del crucero a la
izquierda, que creo puede ser también de Cueva.

APORTACION A LA OBRA DEL ESCULTOR GASPAR DE LA CUEVA EN BOLIVIA (1629 - C. 1640)

73



74

INMACULADA, Iglesia y Museo de la Recoleta, Sucre,
madera policromada, tamafio académico.

Con esta escultura mariana cerramos las aportaciones
a la obra de Gaspar de la Cueva. Sin duda es la mejor de
las cinco presentadas tanto por su calidad, estado de
conservacion (aunque con repintes) y novedad tipol6gica
e iconogréfica en el quehacer del artista. Descansa sobre
una pierna y flexiona levemente la otra en composicion
frontal, apoyada sobre una peana de nubes con la Lunay
dos cabezas de querubes. Anima la composicion el mov-
imiento mesurado de las manos unidas en oracién a un
lado y la cabeza hacia el opuesto. Ademas, el manto rodea
y descubre su brazo derecho formando una vigorosa curva
gue amplia el volumen del cuerpo, otorgando “autoridad”
a la imagen?®, por otro lado cae en vertical abriéndose,
provocando profundidad y movimiento. Hay un detalle
muy significativo en esta interpretacién iconografica de la
Inmaculada, me refiero a su mirada dirigida hacia lo alto,
que también comparten los angeles a sus pies, trabando
los distintos elementos de la tipologia y otorgandole unidad
formal y simbdlica, recurso propio del Barroco. Este aspecto
parece que proviene de la iconografia de la Asuncion de
Maria, teniendo en cuenta que en muchas ocasiones se
funden rasgos y atributos de la Concepcion con los de la
Asuntal®, Puede verse en modelos de pinturas inmaculistas,
como las de Zurbaran y Murillo. Cueva como escultor
hispalense, imbuido de las formas y estética montafiesina,
debid de conocer durante su aprendizaje o primeros afios
de ejercicio profesional la Inmaculada de EI Pedroso (1606-
1608), la primera conocida del maestro Martinez Montafiés
con la que comienza la secuencia de efigies que culminaran
en la popular “Cieguecita” (1631) de la catedral de Sevilla.
Esta Inmaculada de la Recoleta plasma en su peana de
nubes dos cabezas de angeles, al igual que otros eslabones
de la serie como la Concepcion de San Julian —atribuida
con fundamento recientemente al maestro alcalaino-, o
la de Oruro¥. Sin duda alguna, la interpretacion de Cueva
en esta Inmaculada aflora con gran personalidad en el
rostro de la efigie. Es un dvalo de facciones llenas y redon-
deadas con atisbos de plasticidad tersa y fresca, en el que
pareciera asomarse el aire vivido y la semblanza de un
retrato. Es pues un paso en el naturalismo de los modelos
plasticos, hacia una humanizacion cada vez mas sensible
de la imagineria, requerida por una religiosidad progresiva-
mente emotiva y sentimental.

11l ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



Inmaculada (detalle). Iglesia
y Museo de la Recoleta.
Sucre. Madera policromada.

APORTACION A LA OBRA DEL ESCULTOR GASPAR DE LA CUEVA EN BOLIVIA (1629 - C. 1640) 75



NOTAS

1

76

JOSE DE MESA Y TERESA GISBERT, Escultura virreinal en Bolivia,
La Paz, Academia Nacional de Ciencias de Bolivia, 1972, pp. 123
134.

PEDRO J. GONZALEZ GARCIA, “Noticias sevillanas del escultor
Gaspar de la Cueva”, en actas de las 111 Jornadas de Andalucia y
América, Andalucia y América en el siglo XVII, vol. 11, Sevilla, 1985,
pp. 141-146.

MIGUEL DE BAGO QUINTANILLA, Documentos para la Historia
del Arte en Andalucia, vol, V, Sevilla, 1933, pp. 63-64.

Antonio Torrejon Diaz, “Jesis Nazareno (El Silencio)”, en De
Jerusalén a Sevilla, La Pasion de Jesus, vol. 111, Sevilla, 2005, pp.
246-252.

ENRIQUE MARCO DORTA, Fuentes para la Historia del Arte
Hispanoamericano, vol. 1, Sevilla 1960, p. 106; algunos datos de este
profesor fueron corregidos y aumentados por P. J, Gonzalez Garcia
en su articulo citado. Jorge Bernales Ballesteros, “La escultura en
Lima, siglos XVI-XVI1I1”, en Escultura en el Per(, Lima, Banco de
Crédito, 1991, pp. 92-94.

Archivo Arzobispal de Lima, Expedientes matrimoniales, 24-12-
1621, f. 2 v. En esta ocasion Cueva dice tener treinta y ocho afios,
por lo que naceria hacia 1583.

E. MARCO DORTA, o. c., pp. 88-108; José Chichizola, “La silleria
de la Catedral de Lima”, en Apotheca, 1, Cérdoba, 1982, pp. 15-37;
Antonio San Cristobal, La Catedral de Lima, estudios y documentos,
Lima, 1996, pp. 283-347. Algunos analisis formales y otras precisiones
en Rafael Ramos Sosa, “La grandeza de lo que hay dentro: escultura
y artes de la madera”, en La Basilica Catedral de Lima, Lima, Banco
de Crédito del Pert, 2004, pp. 132-140.

GUILLERMO LOHMANN VILLENA, “Noticias inéditas para
ilustrar la Historia de las Bellas Artes en Lima durante el Virreinato”,
en Historica, X1V, Lima, 1941, p. 356; A. San Crist6bal, “Martin
Alonso de Mesa y Juan Garcia Salguero en el retablo mayor de la
Concepcion”, en Revista del Archivo General de la Nacion, 17, Lima,
1998, pp. 91-130.

10

1

12

13

15

16

17

EMILIO HARTH-TERRE, Escultores esparioles en el Virreinato del Perd,
Lima, 1977, p. 95; Mesa-Gisbert, o. c., p. 124.

M. CHACON TORRES, Arte Virreinal en Potosi, Sevilla, 1973, p. 76;
R. Ramos Sosa, “El escultor Luis de Espindola y su trayectoria entre
Bolivia y Per(1”, en Memoria del Il encuentro Internacional Barroco
y fuentes de la diversidad cultural, La Paz, 2004, pp. 61-66.

HECTOR SCHENONE, “Pinturas zurbaranescas y escultura de la
escuela sevillana en Sucre, Bolivia”, en Anales del Instituto de Arte
Americano e Investigaciones Estéticas, 4, Buenos Aires, 1951, p. 66,
figuras18y 19.

JUAN PLAZAOLA, Modelos y Teorias de la Historia del Arte, San
Sebastian, 2003, pp. 90-94.

Localicé esta escultura en un recorrido con el restaurador Osvaldo
Cruz Llanos, al que agradezco su compafiia.

Sobre los modelos iconogréaficos de la Inmaculada puede verse la
obra de Suzanne Stratton, La Inmaculada Concepcion en el arte espafiol,
Madrid, 1989.

El recurso de los pafios y telas aumentando los volumenes de las
esculturas tiende a realzar la imagen e impresion visual de la misma
como puede comprobarse en testimonios contemporaneos; cfr.
Emilio Gémez Pifiol, “Los retablos de San Isidoro del Campo y
algunas atribuciones escultoricas derivadas de su estudio”, en San
Isidoro del Campo (1301-2002). Fortaleza de la espiritualidad y santuario
del poder, Sevilla, 2002, pp. 125y 128.

REYES ESCALERA PEREZ, “La evolucion iconogréfica de la
Inmaculada Concepcion”, en Tota Pulchra, el arte de la iglesia de
Malaga, Malaga, 2004, p. 59.

CFR. E. GOMEZ PINOL, o. ¢., pp. 125-129. Sobre la Inmaculada
de Oruro se ha propuesto que se trata de la que realiz6 Montafiés
en 1621 para Juan Bautista Gonzélez y que no llegd a comprar,
siendo adquirida y donada por José Cuterillo, cfr. J. M. Palomero
Paramo, “Retablos e imagenes concepcionistas enviadas a Indias en
el primer cuarto del siglo XVI1”, en Inmaculada, Sevilla, 2004, p.
182.

11 ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



SOBRE LA IMAGEN DE LA MUERTE: EL RETRATO DE
SANTA ROSA DE LIMA POR ANGELINO MEDORO

Teodoro Hampe Martinez | Perii

gradezco mucho a los colegas organizadores

del 111 Encuentro Internacional sobre el

Barroco, cuya gentil invitacion me permite

volver en estas febriles jornadas (30 de marzo
a 2 de abril de 2005) a la ciudad de La Paz, Bolivia. Segiin
mi punto de vista, el tema que nos convoca en esta reunion
—vale decir, el Manierismo y la transicion al Barroco— debe
ser abordado desde mdltiples perspectivas para comprender
la variedad de aspectos que sustentan y rodean la labor de
los pintores de origen italiano y de sus discipulos criollos,
mestizos e indigenas, que realizaron obra en las principales
ciudades del virreinato del Pert durante las décadas finales
del siglo XV1 e iniciales del siglo XVII.

EL CONTEXTO SOCIO-ECONOMICO

De manera concreta quisiera remarcar que la sucesiva
llegada de Bernardo Bitti, Mateo Pérez de Alesio (0 Matteo
da Leccia) y Angelino Medoro, procedentes de Italia, se
enmarca en una época que podemos llamar “el largo siglo
XVII” o periodo de madurez colonial, que tiene su origen
en las diversas medidas adoptadas por el virrey don Francisco
de Toledo, supremo organizador del Pert, durante su largo
y crucial mandato que va de 1569 a 15811. De no haber
mediado las regulaciones que disefid y ejecutd Toledo,

siguiendo por cierto las recomendaciones que habia recibido
en la corte durante la Junta Magna de Madrid, no se podria
entender la relativa estabilidad politica, y al mismo tiempo
la bonanza econémica que gozaron los habitantes —y muy
especialmente los de origen espafiol- en el territorio de las
Audiencias de Quito, Lima y Charcas, que constituian
strictu sensu el fundamento del virreinato del Peru.

Podemos conocer bien las politicas implementadas
por el quinto virrey del Peru gracias a la moderna
recopilacion de las ordenanzas toledanas, que ha publicado
la Escuela de Estudios Hispano-Americanos de Sevilla2.
Estas ordenanzas tienen que ver con el manejo de la
economia, la fiscalidad, la administracion politica y judicial,
la mineria, las encomiendas y los tributos indigenas, la
organizacion eclesiastica y (no por ultimo) con el ambito
espiritual, a través de la secularizacion de la Universidad
de San Marcos de Lima y la imposicion de los recién
Ilegados miembros de la Compafiia de Jesus, que se
posesionaron de sectores clave en la actividad educativa y
el adoctrinamiento de la poblacion nativa.

Por mucho tiempo los historiadores, especialmente
los norteamericanos y franceses, habian pensado que el
periodo de “crisis general” que se vivid en el continente
europeo durante el siglo XVII, y mas definidamente en los
afios de 1620 a 1660 (época coincidente con la Guerra de
los treinta afios y la declinacion politica de Espafia), habia

7



afectado simultdneamente a Hispanoamérica con una
honda depresién econdmica. Hoy, este punto de vista no
se puede sostener mas en virtud de las importantes
contribuciones de Romano, Morineau, Pieper, Glave y
otros investigadores que han demostrado sélidamente que
a partir de 1580 se da en estas partes del Nuevo Mundo
un continuado apogeo o boom en las condiciones
econdmicas3. Asi se refleja en el crecimiento de las ciudades
y en la realizacion de imponentes obras arquitectonicas,
que evidencian prosperidad econdmica, inversion en bienes
de capital y desarrollo del patrimonio inmobiliario, todo
lo cual estaba permitido por el ritmo creciente en la
extraccion de la plata.

No debemos olvidar que a través de las innovaciones
lanzadas por el virrey Toledo en materia de suministro de
mano de obray renovacion tecnoldgica, mediante el recurso
a la amalgamacién con mercurio, habian marchado en
continuo crecimiento los yacimientos del “cerro rico” de
Potosi. Y es dentro de este marco economico y material
gue debemos insertar la obra realizada por los artistas
europeos que llegaron a nuestras tierras para apoyar, con
sus solemnes y estilizadas imagenes, los esfuerzos que llevaba
a cabo la Iglesia de la Contrarreforma. Bien sabido es que
estos maestros llegaron mayormente de la Peninsula itélica,
gran bastion del catolicismo, y sirvieron activamente en las
colonias ultramarinas para reprimir todo brote de
protestantismo, asi como el cultivo de las creencias islamicas
y judias, y especialmente, la conservacion del paganismo
o0 “idolatria” entre los pobladores de las comunidades
andinas*.

Acompafiando pues la dindmica religiosa, que era al
mismo tiempo fundamento de la actividad politica,
comercial y militar realizada por los colonizadores en
América, se debe entender la trascendencia de la obra de
Bitti, Pérez de Alesio y Medoro. Nos fijaremos aqui
especialmente en la actividad desarrollada por el altimo
de estos maestros, un “pintor andariego” que llegd al
continente americano hacia el afio 1587 y empezé su
trayectoria en los confines de la audiencia de Santafé de
Bogota. Sin embargo, mi atencion se centrara en la relacion
personal (bastante cercana) que mantuvo Medoro con la
primera persona nacida en las Indias que merecid el honor
de ser elevada a los altares de la Iglesia: me refiero obviamente
a Santa Rosa de Lima o Isabel Flores de Oliva, que era su
nombre de la infancia.

Santa Rosa vive en la Tierra con intensidad un corto
periodo de 31 afios, entre 1586 y 1617. Estos afios son
justamente el marco temporal en el cual se produce el
desarrollo mas intenso del Manierismo, como primera

78

corriente artistica europea desarrollada en los territorios
indianos. Es un Manierismo que en la siguiente generacion,
a través de los discipulos locales que cultivan los maestros
de origen italiano, se extendera y enriguecera con gran
afluencia de elementos nativos en las llamadas Escuelas
pictoricas del virreinato del Perds.

Al hablar de estas escuelas, ubicadas en emporios
regionales tales como Quito, Trujillo, Lima, Huamanga,
Cuzco, Charcas 0 Potosi, nos estamos refiriendo en verdad
a polos regionales de desarrollo socio-econdmico,
encabezados por los miembros de oligarquias criollas que
eran descendientes en segunda o tercera generacion de los
primeros encomenderos, conquistadores y beneméritos.
Crecieron y se diversificaron estos nucleos regionales,
practicamente autosuficientes, por causa de la agreste
geografia andina y por las propias dificultades de
comunicacion de la época. Nos hallamos asi en presencia
de unos polos cuasi autbnomos de progreso material,
sustentados en la circulacion mercantil de bienes importados
0 producidos localmente, que daban movimiento al
excedente de plata que quedaba en las colonias y potenciaba
el consumo de bienes suntuarios como joyas, cuadros,
retablos, tapices, etc.

ANGELINO MEDORO Y SANTA ROSA

Hemos referido que Angelino Medoro (1567-1633),
pintor originario de la ciudad de Roma, llegé al continente
americano hacia el afio 1587, luego una corta estancia en
Sevilla de la cual tenemos constancia a través de la Flagelacion
de Cristo, una de sus obras mas cualificadas. Se movio este
personaje por diversos &mbitos del Imperio espafiol,
habiendo dejado huella de sus afanes artisticos no solo en
Sevilla, Bogota y la cercana Tunja, sino también en Lima,
La Paz y Chuquisaca (Sucre), y aun en el propio Santiago
de Chile. Sin embargo, todavia se resiente la falta de una
monografia dedicada especificamente a su vida y su obra®.

En los pérrafos siguientes voy a centrarme en la
documentacion original guardada en el Archivo Secreto
Vaticano que recoge los testimonios levantados en Lima
en los afios 1617-1618, durante las semanas y meses siguientes
al transito de Santa Rosa de Lima, esto es, su muerte
ocurrida en casa del contador Gonzalo de la Maza —su
mentor y benefactor de los Gltimos afios— el 24 de agosto
de 1617. Tan firme y decidido fue el reconocimiento de
santidad que merecid la terciaria dominica (“beata” en la
terminologia de aquel entonces), que su entierro resultd
un acontecimiento multitudinario, acompafiado por el

111 ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



Cambio de nombre de Santa Rosa, atribuido a Angelino Medoro. Oleo sobre lienzo, 210 x 152 cm. Santuario de Santa Rosa, Lima.

SOBRE LA IMAGEN DE LA MUERTE: EL RETRATO DE SANTA ROSA DE LIMA POR ANGELINO MEDORO 79



La muerte de Santa Rosa, atribuido a Angelino Medoro. Oleo sobre lienzo, 164 x 164 cm. Santuario de Santa Rosa, Lima.

80 11 ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



propio virrey Principe de Esquilache, los ministros de la
Real Audiencia y los principales dignatarios de la Iglesia.
Para que quedara manifiesta comprobacion de sus virtudes
extraordinarias el tercer arzobispo de Lima, don Bartolomé
Lobo Guerrero, puso en marcha el “proceso ordinario”
convocando a méas de setenta testigos que estuvieron cerca
0 experimentaron directamente la vida, virtudes y milagros
de Rosa de Santa Maria.”

En el expediente respectivo (Archivo Secreto Vaticano,
Riti, vols. 1570, 1571, 1572) encontramos las declaraciones
gue van reproducidas mas adelante en apéndice, con el
testimonio que produjeron en aquellas circunstancias el
pintor Angelino Medoro, su segunda esposa dofia Maria
de Mesta y Parejas, y uno de los ayudantes u “oficiales” de
su taller de pintura, Juan Rodriguez Samamés. En este
contexto quisiera remitir al estudio critico que José Flores
Araoz ha dedicado a la iconografia de Santa Rosa, en el
cual propone atribuir a Medoro dos importantes 6leos, de
grandes dimensiones, que se pueden contemplar hoy en el
santuario limefio de Santa Rosa (primera cuadra de la
avenida Tacna).

Se trata en primer lugar del cuadro Ilamado Cambio
de nombre, en el cual se representa la leyenda de que, siendo
nifia de pocas semanas de nacida y estando en la cuna, un
dia amanecio Isabel Flores de Oliva con el rostro convertido
en rosa. Desde aquel momento su nombre cambiaria por
el de Rosa, que desde un inicio habia preferido su abuela.
Lo interesante en esta composicién pictorica es que
observamos rasgos muy caracteristicos del Manierismo: un
intenso contraste de luces y una serie de figuras estilizadas,
con la presencia de la nifia en su cuna y de una mujer a su
derecha, ataviada con un traje de color ocre o rojo, una
capa dorada y una toca labrada sobre la cabeza, que vemos
préacticamente repetida —al menos en su funcion de
protagonismo icénico— en el otro éleo de gran tamafio que
Flores Araoz atribuye al propio Medoro®.

El segundo cuadro aludido, conservado también en
el santuario de Santa Rosa de Lima, se titula La muerte.
Aqui se puede apreciar el emotivo instante de la partida
de Rosa hacia la gloria eterna. Su cuerpo, marcado por la
fatiga y el dolor de la agonia, aparece también encima de
un lecho y esté rodeado de una serie de personajes que
podemos identificar con el contador Gonzalo de la Maza
y su esposa dofia Maria de Uzategui (los duefios de la casa
donde fallecio la doncella criolla), los propios padres de la
santa, el anciano arcabucero Gaspar Flores y dofia Maria
de Oliva, un sacerdote dominico y otros miembros de su
entorno mas intimo. Lo interesante de esta obra es que
también revela la mano de un artista diestro en los recursos

SOBRE LA IMAGEN DE LA MUERTE: EL RETRATO DE SANTA ROSA DE LIMA POR ANGELINO MEDORO

creativos del Manierismo y muestra nuevamente una sefiora
principal a la derecha de Santa Rosa, ataviada con la misma
toca labrada sobre la cabeza, la elegante capa y el traje de
color rojo. En este caso, sin embargo, no se trataria de la
progenitora de la santa, sino de su protectora a la hora de
la muerte, dofia Maria de Uzategui®.

Si la hipdtesis formulada por José Flores Araoz fuera
completamente cierta, tendriamos en esas dos
representaciones una adicional comprobacion de la cercania
particular que goz6 el maestro romano Angelino Medoro
con la primera santa americana y con el hogar del poderoso
contador de la Santa Cruzada de Limall. Cabe suponer
que la factura de ambas pinturas seria posterior al célebre
retrato mortuorio de Santa Rosa, el cual debid haber sido
compuesto entre los afios 1618 y 1620, seglin tendré ocasion
de exponerlo mas adelante.

EL TESTIMONIO PERSONAL DE MEDORO

El 5 de marzo de 1618 se presento en la ciudad de los
Reyes del Perd, o sea Lima, Medoro Angelino, pintor, natural
de la ciudad de Roma, a prestar su testimonio en la
recopilacion de declaraciones sobre la vida, virtudes y
milagros de Santa Rosa, dentro del proceso ordinario
conducente a su beatificacion.

El documento es interesante porgue arroja una serie
de luces sobre la biografia de nuestro personaje. Se declara
Medoro mayor de 45 afios de edad y refiere que tuvo
ocasion de conocer personalmente a Rosa de Santa Maria,
ya que la vio tres o cuatro veces en su propia casa, cuando
acudia para visitar a su enfermiza esposa dofia Maria, lisiada
de la espalda y obligada a movilizarse en silla de manos.
Dijo este testigo que “tuvo a la bendita Rosa de Santa
Maria por mujer de singular virtud y gran santidad, muy
abstinente y penitente, y de grande humildad, pacienciay
sufrimiento en sus trabajos y enfermedades, y de mucha
caridad y amor con los projimos. Y asi la ha tenido y tiene
por santa, sin haber oido decir ni entendido otra cosa en
contrario...”2,

Al referirse al solemne funeral que recibi6 la virgen
limenia, expresa con detalle Medoro que nunca antes habia
tenido oportunidad de ver una manifestacion de dolor
popular tan intenso y con tanta presencia de gente, aun
habiendo vivido él en la Roma de los Papas. El timulo
que se le hizo a Santa Rosa fue suntuoso, adornado de
pafios de diferentes colores y con muchos santos alrededor.
Maés importante adn, a la pregunta XX V11 del interrogatorio
responde de la siguiente manera: “este testigo iba a ver su

81



entierro, y por no poder entrar a causa de la mucha gente
gue habia en la iglesia [de Santo Domingo] se volvio... 3,
Esta declaracion es rotunda y no admite lugar a dudas.

El sentido medular de su testificacion tiene que ver
con una serie de milagros que Santa Rosa obré en el entorno
mas intimo del pintor italiano, tanto durante su vida comdn
en Lima —a través de felices adivinaciones— como ya después
de muerta ella. Usando de unas reliquias tomadas de la
sepultura de la virgen, en el convento dominico de Nuestra
Sefiora del Rosario, se pudo lograr la curacién de dofia
Maria de Mesta de una terrible hinchazén en la pierna
(“que no podia reposar més de quince dias, hasta que se
acordo ponerse unas reliquias de la bendita Rosa una noche
con que se dormid, y la mafiana cuando se levantd se hallo
buena y sana...”). Similar intercesion divina valid luego
para sanar a esta sefiora de un continuo flujo de sangre,
de un opresivo dolor de espaldas y de “un gran dolor de
cabeza”, que también continuamente le afectaba.

Por otra parte, y mas importante para la historia del
arte virreinal, esta el dato de que esas mismas reliquias
sirvieron para curar de asma al “oficial” de pintor que el
maestro italiano tenia en su taller de Lima: Juan Rodriguez
Samameés, por entonces de 32 afios de edad. Relata el
documento que Samamés se encontraba “muy apurado”
por dicha enfermedad desde hacia tres afios, y viendole una
noche en extremo afligido, dofia Maria de Mesta tom¢ la
iniciativa de poner sobre su cuerpo las benditas piezas
—aparentemente tierra extraida de la famosa ermita de Santa
Rosa—, con lo cual se logré su ansiada sanacion. En su
Ensayo de un diccionario de artifices coloniales (1947), el P.
Rubén Vargas Ugarte traté hace muchos afios a Juan
Rodriguez Samameés, dandole la calificacion de “maestro
entallador y pintor” a base de un testimonio levantado en
la ciudad del Cuzco luego del terremoto de 1650. En aquella
oportunidad el discipulo de Medoro fue llamado a brindar
su parecer sobre la prodigiosa restauracion del cuadro de
la Virgen del Milagro, que se venera en el templo de los
franciscanos del Cuzco?®.

Esto quiere decir que Samameés, junto con otros
conocidos alumnos del taller de Medoro, como el indigena
Pedro Loayza y el criollo Luis de Riafio (examinado en este
volumen de actas por Elizabeth Kuon Arce), desarrollaron
el mismo camino en su tarea profesional: luego de haber
aprendido las esencias del arte manierista en la capital del
virreinato, marcharon hacia la rica zona de los Andes
meridionales para asentarse como maestros en la vieja
capital del Tahuantinsuyus. Podemos estar seguros de que
no se trataba de una mudanza producida por la intencion
de cambiar de clima o respirar directamente las herencias

82

del Incario, sino por atender al mercado de bienes artisticos
que nutrian la Iglesia, los ricos vecinos y comerciantes y los
principes de la nobleza inca.

En la fecha ya sefialada del 5 de marzo de 1618,
encabezando las declaraciones de Angelino Medoro y Juan
Rodriguez Samamés, se encuentra el detallado testimonio
ofrecido por dofia Maria de Mesta, criolla, de 31 afios de
edad. Su exposicion, recogida por orden del juez eclesiastico,
bachiller Luis Fajardo, abunda en minucias y anécdotas de
la cercana relacion que mantuvo esta ama de casa —carente
de hijos— con la santa limefa. A diferencia de su esposo el
maestro italiano, dofia Maria si logré hacerse de una buena
ubicacion dentro del convento de Santo Domingo el dia
del entierro de Rosa, lo cual le permitié ver su mortaja de
pafio carmesi, observar el talante risuefio de su rostro, y
mas aun tocar una parte de su cuerpo: “esta testigo le tocd
el brazo y lo meneo, y lo hallé tan tratable y la mano como
caliente, que parecia que estaba viva...”?’,

Como es natural, habiendo sido dofia Maria la principal
beneficiaria de la amistad y los milagros de Santa Rosa, su
declaracion testimonial se explaya en noticias sobre la
obediencia y mansedumbre, la caridad hacia los projimos
y las severas mortificaciones fisicas que caracterizaron la
existencia terrenal de la virgen. La testigo explicita el gran
concurso de gentes que salié a las calles en la fiesta de San
Bartolomé para acompafiar el cuerpo de Santa Rosa de
Lima en su ultimo recorrido por la ciudad, desde la casa
del contador Gonzalo de la Maza (hoy sede del convento
de Santa Rosa de las Monjas) hasta el templo dominico de
Nuestra Sefiora del Rosario. Y refiere con detalle las
bondades que habia obrado Rosa en su persona, por medio
de consejos para mitigar su espiritu colérico, de profecias
y adivinaciones maravillosas, y de las repetidas curaciones
de sus dolencias en cabeza, pierna y espaldas, como ya lo
tenemos sefialado.

EL RETRATO DE SANTA ROSA POR ANGELINO
MEDORO

El objeto central de la presente comunicacion es un
testimonio artistico verdaderamente digno del Manierismo
hispanoamericano: el famoso y pequefio retrato de Angelino
Medoro que —segun la nocién corrientemente divulgada—
proviene de un boceto que el pintor italiano trazé a la vista
del cadaver de Rosa de Santa Maria.

Es una de las joyas méas preciadas que guarda el
santuario de Santa Rosa (ubicado en los contornos de la
misma casa donde naciera la doncella criolla) y que en los

11l ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



Retrato morturio de Santa Rosa. Angelino Medoro. Oleo sobre lienzo, 26 x 15 cm. Santuario de Santa Rosa, Lima.

SOBRE LA IMAGEN DE LA MUERTE: EL RETRATO DE SANTA ROSA DE LIMA POR ANGELINO MEDORO 83



Gltimos afios, gracias a la restauracion hecha bajo los
auspicios del Banco de Crédito del Peru, ha vuelto a lucir
toda su expresividad, recobrando su importancia como
“imagen auténtica” de la virgen limefia!8, Alli, en el espacio
de sé6lo 26 x 15 cm, Medoro héabilmente la muestra en
expresion agénica o mortuoria, con el rostro livido y
adornado por una corona de rosas, vestida con el habito
de la congregacion dominica. Lleva sin embargo los ojos
y la boca entreabiertos, como si se hallara en medio de un
suefio o un rapto mistico, deleitando su ansiada unién con
Cristo.

De hecho, es la imagen que mas extensamente ha
perdurado de la santa, y se la encuentra en diversos cuadros,
emblemas y grabados de las Indias y Europa a partir del
mismo siglo XVII. Ya en esta centuria, los cronistas y
bidgrafos convienen en que casi no habia hogar del virreinato
del Perti donde no existiese una imagen de Santa Rosa de
Lima, fuese esta pintada, esculpida o grabada. Por esta
razon, advierte Flores Araoz, pretender estudiar la iconografia
completa de Santa Rosa es tarea poco menos que imposible:
son innumerables las iglesias, conventos, monasterios,
santuarios, beaterios, ermitas, oratorios particulares y
viviendas elegantes, medianas o pobres, donde se rendia
culto y veneracion a la virgen limefiaZ®,

Pues bien, hay algunas precisiones interesantes que
hacer respecto a esa imagen de la muerte, tomada como
uno de los mejores ejemplos del retratismo en el virreinato
del Peru. Si ponemos debida atencion a las declaraciones
que el maestro italiano efectud en 1618, actuando como
testigo en el proceso ordinario de la beatificacion,
entenderemos mejor las circunstancias en que se realizo
ese pequefio lienzo. Ante todo, como ya hemos dicho,
Angelino Medoro declara que no pudo ver el cadaver de
Santa Rosa mientras se hallaba expuesto en la iglesia de
Santo Domingo antes de su entierro, por causa del tumulto
popular. Este dato resulta muy interesante si tomamos en
cuenta que hasta ahora se habia repetido, una y otra vez,
que el retrato de Santa Rosa labrado por Medoro habia
sido un fiel reflejo del estado de su cadaver, como si se
tratase de una “instantanea” o una mascarilla mortuoria
que con gran fidelidad hubiera ejecutado el pintor
manierista20.

¢(Quiere ello decir que nuestro personaje simplemente
se “inventd” el rostro de la doncella y su expresion facial
en el transito a la gloria divina? La contestacion debe ser
negativa, tal como se desprende del hecho que la esposa
del artista, dofia Maria de Mesta, cultivara una estrecha
amistad con Santa Rosa y estuviera presente en los solemnes

84

actos de su entierro. Si el pintor hubiese efectuado el famoso
retrato teniendo a la vista el risuefio rictus de la santa,
seguramente lo habria mencionado como un factor especial
en la probanza de testigos (y el punto de no hacerlo significa,
ademas, que la obra debe proceder de una fecha posterior
a marzo de 1618). En este contexto, no es dificil suponer
gue Medoro hubiera tenido acceso a las actas del proceso
ordinario de la beatificacién, o que los jerarcas de la Iglesia
virreinal le hubieran proporcionado una sumilla con el
sentido general de los testimonios.

Maés aun, es dable presumir que Angelino Medoro
consultara la mas temprana de las biografias de Santa Rosa,
redactada en Lima por el dominico fray Pedro de Loayza
(1619) e inspirada en las declaraciones personales de quienes
experimentaron las virtudes y milagros de Rosa. Esta
biografia, en la parte correspondiente al sepelio y transito
divino de la criolla, refiere con toda precision: “Quedo
hermosisima, los 0jos abiertos y quebrados, [y] la boca
entreabierta, como que se estaba riendo...”2.,

Podemos inferir que el célebre retrato de Santa Rosa
de Lima debi6 haberse ejecutado entre 1618, fecha de la
declaracion testimonial de Medoro, y el momento de su
partida definitiva del virreinato peruano. En este punto
me remito a las noticias y documentos que reuniera el
profesor José Chichizola Debernardi en su importante tesis
doctoral (luego libro) sobre el manierismo en Lima, y que
nos permiten conocer la trayectoria vital del pintor italiano
después de abandonar el Nuevo Mundo?2. Sabido es que
salié del Perd hacia 1620y se traslado a residir en la ciudad
de Sevilla, donde fue ratificado en la categoria de maestro
de pintura e imagineria, se asent6 en las collaciones o
parroquias de San Pedro y de San Vicente, y terminé sus
dias en diciembre de 1633.

* * % %

En fin, la imagen legada por Angelino Medoro pasé
a las generaciones siguientes como el retrato fidedigno de
la virgen limefa y se encuentra con pequefias variantes en
las abundantes manifestaciones pictéricas y plésticas que
hacen de Rosa de Santa Maria el icono por excelencia del
movimiento de reivindicacion e identificacion colectiva de
los criollos en Hispanoamérica durante el siglo XVII. Dos
estudiosos contemporaneos, el inglés David Brading y el
francés Bernard Lavallé, hablan del “protonacionalismo”
0 patriotismo de los criollos en aquella época, en que los
descendientes de los primeros colonizadores y encomenderos
alcanzaron posiciones de relieve en la administracion

11l ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



politica, la vida econdémica y social y aun en la dimensién
espiritual?3. Esto queda en claro al observar el exitoso
proceso seguido ante la corte real de Madrid y la curia
papal de Roma, que termind en los afios 1668 a 1671 con
la sucesiva beatificacién de Rosa de Santa Maria, su
proclamacion como patrona de las Indias occidentales y
su canonizacién como primera santa del mundo americano.

Con los elementos documentales que han sido
acopiados y expuestos aqui, me queda la firme conviccion
de que la imagen mortuoria de Santa Rosa de Lima debié
ser ejecutada a instancias de la jerarquia eclesiastica de
Lima, que por intermedio del arzobispo Lobo Guerrero
emprendia el camino en busca de la elevacién de Santa
Rosa a los altares. La consonancia del retrato de Medoro
con la version escrita y canonizada por fray Pedro de Loayza,
el primer hagiografo de Rosa, seria una prueba de la
estratégica concertacion de la palabra y la imagen, tan
propia de las circunstancias historicas de la Contrarreforma,
en que abundaban los hombres y mujeres iletrados y se
libraba un combate multifrontal contra los opositores de
la fe catolica.

Asi nos hallamos ante un ejemplo mas, y bastante
notable, de la utilizacion que la Iglesia y el Estado colonial
en Hispanoamérica hicieron de la vena artistica,
subordinando la inspiracion de los creadores —primero
maestros de procedencia europea y luego discipulos de
raigambre criolla o nativa— a las intenciones politicas y los
objetivos concretos del poder. En este caso, la destreza
pictérica de Angelino Medoro, asi como su cercania personal
con la primera santa americana, terminan vinculandose
con el interés demostrado por la Corona, las instituciones
eclesiasticas y el propio gobierno municipal de Lima por
conseguir el reconocimiento de una figura criolla como
emblema de la nueva cristiandad allende los mares?4,

APENDICE 1
TESTIFICACION DE DONA MARIA DE MESTA
(Archivo Secreto Vaticano, Riti, 1570, ff. 276v-279)

En la Ciudad de los Reyes en cinco de marzo de mill y
seiscientos y diez y ocho afios, para la dicha informacion, los
dichos procuradores presentaron por testigo ante el dicho
Bachiller Luis Faxardo, presbitero, juez para este efecto, a
Dofia Maria de Mesta, muger de Medoro Angelino, pintor,
residente en esta ciudad, de la qual se recibi6 juramento en
forma de derecho, y ella lo hizo por Dios Nuestro Sefior, y
por la sefial de una cruz que hizo con los dedos de su mano
derecha, y so cargo dél prometié dezir verdad.

SOBRE LA IMAGEN DE LA MUERTE: EL RETRATO DE SANTA ROSA DE LIMA POR ANGELINO MEDORO

Preguntada por el interrogatorio de preguntas (y por
la afiadida) / [fol. 277] presentado por los procuradores,
que le fue leydo, dixo y depuso lo siguiente:

A la primera pregunta dixo que conoce a Gaspar Flores
y a Maria de Oliva de cinco afios a esta parte, poco mas o
menos, de trato y comunicacion, y del mismo tiempo a
Rosa bendita de Santa Maria, y sabe que ellos eran tenidos
por padres legitimos de la bendita Rosa y ella por su hija
legitima, y esta testigo los ha tenido y tiene por tales. Y
esto responde.

De las generales de la ley que le fueron fechas, dixo
que ninguna dellas le toca, y que es de edad de treintay
un afios. Y esto responde.

A la segunda y demés preguntas del dicho
interrogatorio dize que esta testigo, en el tiempo que
conocio a la dicha Santa Rosa, la tuvo por una muger de
grande virtud y santidad, muy obediente a sus padres, de
grande humildad y mansedumbre, muy encendida y
fervorosa en el amor de Dios, y abrasada, que nunca estaba
apartada de este divino amor. Y era muger de grandissima
charidad con los proximos, y acudia con grande cuydado
a las necessidades corporales y espirituales de sus proximos;
y quando no podia acudirles con obras corporales, por ser
ella pobre, acudia con obras espirituales que eran ayunos,
disciplinas y oraciones. Los offrecia y cumplia con mucha
puntualidad y cuydado. Sus mortificaciones fueron muy
grandes y todos sus ayunos de pan y agua, y oyé dezir que
usava disciplinas y otros silicios. Devotissima del Santissimo
Sacramento (y lo recebia muy de ordinario), era
pacientissima en los travajos y enfermedades.

Y declara mas esta testigo que el dia de Sant Bartholomé
a las seis de la mafiana, poco mas [0 menos], fue esta testigo
a casa del contador / [277v.] Gonzalo de la Maza, donde
estava el bendito cuerpo de la Santa Rosa, y vido que
muchas personas assi religiosas como seculares, y muchas
otras personas de todos estados, luego que se supo la
muerte de esta bendita Santa, fue tan grande el concurso
que acudi6 a venerar el bendito cuerpo y a besarle pies y
manos con grande veneracidn y reverencia, que caussé
admiracion a esta testigo. Y vido ser y passar assi todo lo
que se declara en la pregunta veinte y cinco en orden a
esto.

Y en lo que toca a la pregunta veinte y seis, dixo que
esta testigo se hallé en la yglessia de Santo Domingo quando
entrd el bendito cuerpo de Santa Rosa, y vido que estava
toda la yglessia (con ser muy grande) llena de gente, que
apenas podian meter el cuerpo a la capilla mayor. Y era
tan grande el concurso que acudia a tocar el bendito

85



cuerpo, que casi lo vido esta testigo en el suelo, y vido llegar
a tocar rosarios y otras cosas; y quien podia cortarle de los
habitos, lo hazian.

Y todo lo que se declara en la pregunta veinte y siete
lo sabe esta testigo como en ella se refiere, porque lo vido,
y esta testigo le toco el brazo y lo mened, y lo hall6 tan
tratable y la mano como caliente, que parecia que estava
viva. Su rostro risuefio, como lo dize la pregunta.

Y en quanto a lo que se contiene en la pregunta veinte
y ocho, excepto a lo de embiar las religiones sus rosarios,
lo vido esta testigo por vista de 0jos ser y passar assi como
se refiere en ella, por averse hallado presente a todo en la
dicha yglessia. Y esto responde.

Y en quanto a la pregunta veinte y nueve, de los
milagros, dixo que lo que sabe esta testigo es que ella estava
mala de una pierna, que la tenia a su parecer hinchada y
le dolia con grande extremo, y tuvo este dolor como quinze
0 veinte dias, que no la dexava dormir, y de dia andava con
mucha pena y travajo. Y una noche se acord6 que tenia
reliquias de la Santa, y se las puso y se adormid, y se levanto
sin dolor, y hasta hoy no le ha vuelto mas, y ha tres o quatro
meses. Y también declara que a esta testigo le afligié unos
quinze dias, poco mas o menos, un fluxo de sangre que la
puso en mucho cuydado, y se puso las dichas reliquias y
luego estuvo buena, y nunca mas le ha vuelto. Item declara
que tuvo un grande corrimiento en las espaldas, de que
esta testigo es lisiada, / [fol. 278] y de un grande dolor de
caveza que de continuo tenia, y en poniéndose la reliquia
de la Santa se le ha quitado. Y quando le quiere retentar
qualquiera de estos dolores, en poniéndose la reliquia no
passa adelante el mal.

Y declara asimismo que es de su natural muy colérica
y acelerada en executar su célera, y que suele tener algunos
travajos, y acordandose de los buenos consejos que la
bendita Santa le dava, se aplaca y consuela mucho y desea
tener mas travajos.

Y declara también que ella tiene en su casa un mozo
que se llama Juan Rodriguez Samamés, tocado de asma,
que avra tres afios que le apuraba, y esta testigo le dixo
-viéndolo apurado un dia della— que se pusiese la noche
siguiente reliquias de la Santa Rosa, y se las puso. Y aquella
noche antes que se las pusiera, le apreté mucho, y aviendose
puesto la reliquia se le quito, y no le ha vuelto mas, con
averla tenido antes de ponerse la reliquia cada dia y todo
el tiempo de los tres afios que tiene referidos. Y avra tres
meses, Poco mas 0 menos, que esta libre del asmay no le
ha vuelto, y este tiempo ha que se puso la reliquia. Y esto
responde.

86

Y en quanto a la pregunta treinta, dixo que esta testigo
visito dos vezes en differentes dias el sepulchro de la Santa
Rosa, y vido en el capitulo donde esta mucha gente y
enfermos que estavan rogando por sus enfermedades a la
santa virgen Rosa, y oyé dezir que los dias antes y después
lo han continuado con mucha devocién. Y esto responde.

Y en quanto a la pregunta treinta y una, la ha oydo
dezir a personas de fee y crédito, y lo tiene por tal.

Y declara, demas de lo que tiene dicho en este su
dicho, que a la bendita virgen Rosa de Santa Maria se le
hizieron sus honras en la yglessia de Santo Domingo con
la mayor solemnidad, magestad y pompa que ha visto en
su vida. El tamulo que se hizo fue adornado de pafios de
differentes colores, representando gloria y muchos sanctos
alrededor dél; en cuyas honras assistieron el sefior Virrey
y Real Audiencia y el Cabildo de la ciudad y el sefior
Arzobispo y el Cabildo de la Santa Yglessia, y toda la yglessia
/ [278v.] (con ser tan grande como es) estava toda llena —y
sus capillas— de gente, que fue la mayor junta y mocion
que en su vida vido, que causo grande admiracion. Y el dia
que la enterraron estuvo su bendito cuerpo con un pafo
carmesi. Y esto responde.

A la pregunta afiadida, del don de profecia, declara
esta testigo que estando un dia con la Santa Rosa en su
casa, le dixo esta testigo que tenia dos negras huydas, y que
la una le hazia grande falta por averle llevado la llave de
una caxa, que tenia grande necessidad de abrilla, a cuya
causa le era forzoso, por no poder sacar de ella algunas
cosas que tenia necessidad para el dia siguiente, pedirlas
prestadas. Y la Santa le dixo que no las pidiese: que quando
llegase a su casa, antes de salir de la silla, le dirian que ya
la negra estava en casa, que era la de la llave, y la otra que
otro dia se la llevarian a su casa. Y esta testigo se despidid
de la Santa Rosa y se vino a su casa, y en llegando a ella,
antes de salir de la silla, le dixo su marido que la negra
Antonia (que era la que tenia la llave) estava ya en casa. Y
entonces esta testigo refirié a su marido lo que la bendita
Rosa le avia dicho: que mafiana le avian de traer la otra,
y fue assi verdad que el dia siguiente se la truxeron, como
la bendita Rosa se lo avia dicho.

Y declara assimismo que aviendo tratado esta testigo
con su marido cierto negocio sobre su yda de esta testigo
y su marido a Castilla, y no lo avian comunicado con
persona alguna, lo comunicé con la bendita Rosa. Y sin
declararle cosa alguna de lo que avia comunicado con su
marido, le declar6 con certeza algo dello, con que esta
testigo conocid en ella tener espiritu de profezia, porque
la bendita Rosa le dixo: Con que vuesamerced ponga en

11 ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



Espafia tanta cantidad, podran passar la vida con quietud,
pues no tienen hijos. Y esta era la cantidad que su marido
y ella avian tratado, y esta testigo qued6 admirada por ser
razon que sola ella y su marido avian tratado.

Y todo lo que tiene dicho es la verdad para el juramento
que tiene fecho, y lo firmo de su nombre, y el dicho juez
también. / [fol. 279] Y declara esta testigo que el dia que
se fue a ver a la bendita Rosa de Santa Maria en la celdita
donde se recogia, salié de su conversacion espiritual que
tuvo con ella tan inflamada que le parece que si en aquel
punto le faltara su marido, se fuera a un desierto a hazer
penitencia de sus peccados. También declara que después
de su muerte, por medio de esta santa virgen, ha avido y
hay muchas conversiones espirituales a mas perfeto estado
de vida, y esto es muy publico y notorio. Y lo firmaron,
como esta dicho. EI Bachiller Luis Faxardo.
— Dofia Maria de Mesta. — Ante mi, Jayme Blanco, notario
publico.

APENDICE 2
TESTIFICACION DE ANGELINO MEDORO
(Archivo Secreto Vaticano, Riti, 1570, ff. 279-280v)

En la Ciudad de los Reyes, en este dicho dia, mesy
afo dichos, para la dicha provanza los dichos procuradores
presentaron por testigo ante el dicho juez a Medoro
Angelino, pintor, natural de la ciudad de Roma, residente
en ésta, del qual se recibi6 juramento en forma de derecho,
y él lo hizo por Dios Nuestro Sefior y por la sefial de una
cruz, y so cargo dél prometi6 dezir verdad.

Preguntado por el interrogatorio de preguntas
presentado por los dichos procuradores, que le fue leydo,
dixo y depuso lo siguiente:

A la primera pregunta dixo que conoce a los contenidos
en la pregunta, padres de la bendita Rosa, desde que
hizieron las honras de la Santa Rosa, y a la Santa Rosa
viviendo ella, porque vino a esta casa tres 0 quatro vezes.
Y esto responde.

De las generales de la ley que le fueron fechas, dixo
que ninguna de ellas le toca, y que es de edad de mas de
quarenta y cinco afios. Y esto responde.

A la segunda y demas preguntas de este interrogatorio,
hasta la veinte y quatro inclusive, dixo que este testigo tuvo
a la bendita Rosa de Santa Maria por muger de singular
virtud y gran santidad, muy abstinente y penitente, y de
grande humildad, paciencia y sufrimiento en sus travajos
y enfermedades, y de mucha charidad y amor con los
proximos. Y assi la ha tenido y tiene por santa, / [279v.]

SOBRE LA IMAGEN DE LA MUERTE: EL RETRATO DE SANTA ROSA DE LIMA POR ANGELINO MEDORO

sin aver oydo dezir ni entendido otra cosa en contrario. Y
esto responde.

A la pregunta veinte y cinco dixo que save lo contenido
en la pregunta como en ella se refiere, porque lo vido y se
hallé presente a todo. Y esto responde.

A la pregunta veinte y seis dixo que este testigo save
todo lo que dize la pregunta, porque lo vido ser y passar
assi, porque fue acompafiando el entierro todo el camino.
Y declara que en Roma, que es su tierra, no ha visto mas
sumptuoso entierro. Y esto responde.

A la pregunta veinte y siete dixo que este testigo yba
a ver su entierro, y por no poder entrar a causa de la mucha
gente que avia en la yglessia se volvié; y todo lo que dize
lo oy6 dezir este testigo por cosa publica en esta ciudad.
Y esto responde.

A la pregunta veinte y ocho dixo que este testigo oy
dezir todo lo contenido en la pregunta por cosa publica y
notoria. Y esto responde.

A la pregunta veinte y nueve dixo que save que la
bendita Rosa obré muchos milagros, [y] Nuestro Sefior por
la intercession y reliquias de la Santa, en Dofia Maria de
Mesta, su muger, porque estando enferma de una pierna
con muy grande dolor, que no podia reposar mas de quinze
dias, hasta que se acordd ponerse unas reliquias de la
bendita Rosa una noche con que se adormio, y la mafiana
quando se levanto se hall6 buena y sana; y lo ha estado
siempre después aca, sin averle vuelto, que ha més de tres
meses que sand con las reliquias. También sand de un
fluxo de sangre que avia mas de veinte dias que lo tenia,
que la tenian muy fatigada y affligida y con cuydado, y
poniéndose las santas reliquias luego estuvo buena, y nunca
mas le ha vuelto. Y también padecié mucho tiempo un
grande corrimiento en las espaldas, de que era lisiada, y
de un gran dolor de caveza de que de continuo padecia
también, y se puso las reliquias y luego estuvo buena. Y en
queriéndole volver algo de esto, se pone la reliquia y se le
quita y no pasa / [fol. 280] adelante.

Y también declara que un official que tiene en su casa,
tocado de asma, que se llama Juan Rodriguez Samamés, y
lo apurava mucho tres afios avia, y estando muy apurado
della un dia, la muger de este testigo le dixo que se pusiese
la noche siguiente las reliquias de la Santa Rosa; y se las
puso porque le apretd mucho aquella noche, y en aviéndose
puesto las reliquias sosegd y se le quitd el mal luego, y no
le ha vuelto mas, y ha tres meses que se le quitod por medio
de la santa reliquia. Y esto responde.

A la pregunta treinta dixo que lo contenido en la
pregunta lo ha visto este testigo ser y passar assi, y en quanto

87



a lo de las figuras de cera lo ha oydo dezir. Y el dia que le
hizieron las honras se hall6 presente este testigo a ellas, y
vido que fueron las mas grandiosas y de tan grande magestad
gue no ha visto este testigo otras mayores, porque el timulo
que se le hizo fue sumptuoso y adornado de pafios de
differentes colores y con muchos santos alrededor della. A
las dichas honras assistieron el sefior Virrey y Real Audiencia
y el sefior Arzobispo y su cabildo y el Cabildo de la ciudad,
y tanta multitud de gente, que con ser la yglessia muy grande
estaba toda ella (y capillas) llena de gente, que fue de tan
grande admiracion que la causé a este testigo, que quedd
admirado, y lo estavan todos los que las vieron. Y esto
responde.

A la pregunta treinta y una dixo que lo contenido en
la pregunta lo ha oydo dezir este testigo por cosa publica,
y este testigo lo tiener por tal; y él fue a ver la celdita y saco
tierra della. Y esto responde.

A la pregunta afiadida dixo que lo que della save es
que un dia, aviendo ydo la muger de este testigo a ver a la
bendita Rosa en su casa, y vuelto a esta casa, antes de saluir
de la silla en que venia, le sali6 este testigo al encuentro y
le dixo que ya Antonia avia venido, que era una de las dos
negras que avia dias que faltavan de su casa, y esta Antonia
era la que tenia quenta con la / [280v.] ropa, y entonces
tenia la llave de una caxa. Y quando este testigo dixo esto
a su muger (que avia venido la negra), le dixo: Pues, hermano,
Rosa de Santa Maria me dixo que no me diese cuydado,
que antes que saliese de la silla me avian de dezir que avia
venido la una y mafiana me traeran la otra. Y fue assi que
el dia siguiente se la traxeron, de que este testigo y la dicha
su muger se quedaron admirados y entendieron que tenia
espiritu de profezia. Y quando este testigo refiri6 a la dicha
su muger lo que le dixo (que avia venido la negra), fue antes
de salir de lassilla.

Y todo lo que tiene dicho en este su dicho es la verdad
para el juramento que tiene fecho. Y lo firmo, y el dicho
juez también. El Bachiller Luis Faxardo. —~Medoro Angelino.—
Ante mi, Jayme Blanco, notario publico.

88

APENDICE 3
TESTIFICACION DE JUAN RODRIGUEZ SAMAMES
(Archivo Secreto Vaticano, Riti, 1570, ff. 280v-281)

En la Ciudad de los Reyes, en este dicho dia, mesy
afio dichos, para la dicha informacion los dichos
procuradores generales presentaron ante el dicho juez a
Juan Rodriguez Samameés, official de pintor en casa de
Medoro Angelino, residente en esta ciudad, del qual se
recibié juramento en forma de derecho, y él lo hizo por
Dios Nuestro Sefior y por la sefial de una cruz, y so cargo
dél prometio dezir verdad.

Preguntado por la pregunta veinte y nueve, en que
solo fue presentado, dixo que lo que de ella save es que
este testigo ha mas de tres afios que padecia continuamente
todos los dias asma, y lo apuraba de tal suerte que no le
dexava sosegar un punto, y un dia—ha mas de tres meses—
que viéndole tan apurado del dicho mal Dofia Maria de
Mesta, muger de Medoro Angelino, condoliéndose de este
testigo, le dixo que tomase las reliquias de la Santa Rosa
y se las pusiese en la noche y se encomendase a la Santa
Rosa. Y este testigo, aviendo estado aquella noche muy
malo de la dicha asma, se puso las reliquias y luego sosego
y reposé y por la mafiana / [fol. 281] se hall6 libre della,
y después aca no la ha tenido, porque en apurandole el
mal se vuelve a poner las reliquias y le passa y no le da pena
ninguna. Y esta, desde que se pone las reliquias, bueno y
gordo, y come de todo, y antes solia ser toda dieta. Y esto
responde.

Y todo lo que tiene dicho es la verdad para el juramento
que tiene fecho. Y lo firmd y dixo ser de edad de treinta
y dos afios, y no le tocan las generales de la ley que le fueron
fechas. Y el dicho juez lo firmd. El Bachiller Luis Faxardo.
— Juan Rodriguez Samamés. — Ante mi, Jayme Blanco,
notario publico.

11 ENCUENTRO INTERNACIONAL MANIERISMO Y TRANSICION AL BARROCO



NOTAS

1

Cf. PALESATI, ANTONIO, Y NICOLETTA LEPRI, Matteo da
Leccia: manierista toscano dall'Europa al Per(i. Pomarance: Associazione
turistica Pro Pomarance & Comune di Castelnuovo Val di Cecina,
1999, cap. “Manieristi italiani in Perd”, p. 165-167.

SARABIA VIEJO, Ma Justina (trans.), Francisco de Toledo: disposiciones
gubernativas para el virreinato del Perdi (1569-1580) ; introduccion de
Guillermo Lohmann Villena. Sevilla: Escuela de Estudios Hispano-
Americanos & Monte de Piedad y Caja de Ahorros de Sevilla, 1986-
89. 2 vols.

ROMANO, RUGGIERO, Coyunturas opuestas. La crisis del siglo XV11
en Europa e Hispanoamérica. México, DF: El Colegio de México &
Fondo de Cultura Econémica, 1993, p. 75-88 y 131-141. Véase
también GLAVE, Luis Miguel, De Rosa y espinas. Economia, sociedad
y mentalidades andinas, siglo XVI1. Lima: Instituto de Estudios Peruanos
& Banco Central de Reserva del Pert, 1998, especialmente las p.
151-157 (“Potosi, la ciudad simbolo™).

Cf. BAILEY, GAUVIN ALEXANDER, “Creating a global artistic
language in late Renaissance Rome: artists in the service of the
overseas missions (1542-1621)”, en From Rome to eternity. Catholicism
and the arts in Italy, ca. 1550-1650, eds. Pamela M. Jones y Thomas
Worcesterr (Leiden: Brill, 2002), p. 225-251.

WUFFARDEN, LUIS EDUARDO, “Las escuelas pictoricas
virreinales”, en Per(: indigena y virreinal (Madrid: Sociedad Estatal
para la Accion Cultural Exterior, 2004), p. 80-87.

Respecto a la trayectoria vital y artistica de Angelino Medoro, se
pueden citar los siguientes ensayos: ACUNA, Luis Alberto, “Angelino
Medoro, pintor andariego”, en Revista de la Academia Colombiana de
Historia Eclesiastica (Bogota), vol. 4:15-16, 1969, p. 325-329; ARENA-
DO, Fuensanta, “Nuevos datos sobre el pintor Angelino Medoro
(Roma 1567-Sevilla 1633)”, en Archivo Hispalense (Sevilla), vol. 60:184,
1977, p. 103-112; CASTELLI, Amalia, “Angelino Medoro y el triptico
de la anteporteria de San Francisco”, en Historia y Cultura (Lima),
vol. 21, 1991792, p. 289-302; MESA, José de, y Teresa GISBERT,
“El pintor Angelino Medoro y su obra en Sudamérica”, en Anales
del Instituto de Arte Americano e Investigaciones Estéticas (Buenos
Aires), vol. 5:18, 1965, p. 23-47; Idem, “Los dibujos inéditos de
Medoro en Madrid”, en Arte y Arqueologia (La Paz), vol. 1, 1969, p.
19-27; Idem, “Angelino Medoro, escultor”, en Anales del Instituto de
Arte Americano e Investigaciones Estéticas (Buenos Aires), vol. 11: 24,
1971, p. 73-79; TORD, Luis Enrique, “Una 'Inmaculada’ inédita de
Angelino Medoro”, en Lienzo (Lima), vol. 14, 1993, p. 69-72.

HAMPE MARTINEZ, TEODORO, “Los testigos de Santa Rosa:
una aproximacion social a la identidad criolla en el Pert colonial”,
en Revista Complutense de Historia de América (Madrid), vol. 23, 1997,
p. 113-136.

Es sabido que Medoro contrajo primeras nupcias en Santafé de
Bogota con una mujer natural de esa ciudad, dofia Lucia Pimentel,
de la cual tuvo tres hijas: dofia Eugenia, mujer de Pedro Negrillo
(platero), dofia Inés de la Concepcion, monja profesa en el convento
de Santa Clara de Lima, y dofia Ana, doncella en Sevilla. Asi consta
del inventario de bienes que formd el pintor en Lima, 2 de mayo
de 1610, y de su testamento redactado en Sevilla, 10 de septiembre
de 1631. Véase CHICHIZOLA DEBERNARDI, José, El manierismo

SOBRE LA IMAGEN DE LA MUERTE: EL RETRATO DE SANTA ROSA DE LIMA POR ANGELINO MEDORO

10
11

12

13
14
15

17
18

19
20

21

22

23

24

en Lima. Lima: Pontificia Universidad Catolica del Per(, Fondo
Editorial, 1983, doc. 14 y 16, p. 226-229 y 232-236.

FLORES ARAOZ, JOSE, “Iconografia de Santa Rosa”, en Santa
Rosa de Lima y su tiempo (Lima: Banco de Crédito del Peru, 1995),
p. 261-267.

FLORES ARAOZ, “Iconografia de Santa Rosa”, [9], p. 286-293.

Cf. BENITO RODRIGUEZ, JOSE ANTONIO, “La modélica
gestion del contador de la Cruzada de Lima, Gonzalo de la Maza”,
en Hispania Sacra (Madrid), vol. 48, 1996, p. 199-230.

HAMPE MARTINEZ, TEODORO, Santidad e identidad criolla:
estudio del proceso de canonizacion de Santa Rosa. Cuzco: Centro de
Estudios Regionales Andinos “Bartolomé de las Casas”, 1998, p.
129.

Ibidem, p. 129.
Ibidem, p. 130.

VARGAS UGARTE, RUBEN (SJ), Ensayo de un diccionario de artifices
coloniales de la América meridional. Buenos Aires: A. Baiocco, 1947,
p. 259.

Cf. GISBERT, TERESA, s.v. “Angelino Medoro”, en Diccionario
histdrico de Bolivia, dir. Josep M. Barnadas (Sucre: Grupo de Estudios
Histdricos, 2002), vol. 11, p. 179-180, y MUJICA PINILLA, Ramén,
“Arte e identidad: las raices culturales del Barroco peruano”, en El
Barroco peruano (Lima: Banco de Crédito del Pert, 2002), vol. I,
p.

HAMPE MARTINEZ, Santidad e identidad criolla, [12], p. 126.

FLORES ARAOQOZ, “Iconografia de Santa Rosa”, [9], p. 293-295.
Véase también VARGAS UGARTE, Rubén (SJ), Santa Rosa en el
arte. Lima: Sanmarti, 1967, p. [4][5] y lam. 1.

FLORES ARAQZ, "Iconografia de Santa Rosa", [9], p. 216.

No esta de mas indicar que el retrato de Angelino Medoro sirvié
como frontispicio a la convocatoria del | Congreso Latinoamericano
de Ciencias Sociales y Humanidades sobre Imagen de la muerte, que
se realizo en la Universidad Nacional Mayor de San Marcos
(UNMSM), Lima, 1 a 4 de noviembre de 2004. Véase el libro de
actas homoénimo compilado por LEONARDINI, Nanda, David
RODRIGUEZ QUISPE y Virgilio Freddy CABANILLAS, Lima:
UNMSM, Fondo Editorial, 2004, 338 p.

LOAYZA, PEDRO DE (OP), Vida, muerte y milagros de Sor Rosa de
Santa Maria. Lima: Santuario de Santa Rosa, 1985, cap. 21, p. 101.

CHICHIZOLA DEBERNARDI, El manierismo en Lima, [8], p. 126-
130.

Cf. BRADING, DAVID A., The First America. The Spanish monarchy,
Creole patriots, and the Liberal state (1492-1867). Cambridge: Cambridge
University Press, 1991, p. 322ss. ;: LAVALLE Bernard. Las promesas
ambiguas. Ensayos sobre el criollismo colonial en los Andes. Lima: Pontificia
Universidad Catdlica del Perd, Instituto Riva-Agiiero, 1993, p. 170-
171.

MUJICA PINILLA, RAMON, Rosa limensis: mistica, politica e
iconografia en torno a la patrona de América. Lima: Instituto Francés
de Estudios Andinos, Fondo de Cultura Econémica & Banco
Central de Reserva del Per(i, 2001, p. 238-245.

89






